DOCUMENTO DE SAENZ PENA.

Centro de Espiritualidad Betania.
Saenz Pena, Provincia del Chaco, Argentina.
5/12 al 10/12 de 1988

1.NUESTRA EXPERIENCIA

Viniendo de distintas vertientes cada uno de nosotros llegé motivado por alguna de
estas intenciones:

1.1.Intencionalidades
1.1.1. Intencionalidades iniciales explicitas

. Ayudar a los pobres

. Salvarlos afiliandolos a mi iglesia

. Estudiar a los indigenas

. Defender y proteger al indefenso

. Paliar la situacién de injusticia

. Servir a la institucién y promover sus intereses

. Ensefiar y proporcionar los medios basicos de produccion

. Ensenarles a subsistir y tener una vida digna

. Ganar experiencia y poder luego acceder a un mejor trabajo

1.1.2. Eleccion e insercién en la institucion

Nuestras experiencias con las comunidades indigenas comienzan con nuestra insercién
en una institucion que elegimos de acuerdo a nuestra ideologia y afinidad, siendo
participes y dando fuerza a las intenciones, objetivos y a la direccién de la institucién.

A partir de nuestra identificacion con las premisas de la institucion y en el proceso de
relacionamiento con las comunidades indigenas, comenzamos paulatinamente, durante el
curso de un largo proceso, a ver las intenciones subyacentes con las que habiamos
llegado.

1.1.3. Intencionalidades subyacentes
. Autorrealizacién y autosatisfaccion personal

. Escapar a las contradicciones personales y de la sociedad de origen
. Asegurar un salario

1.2. Nuestras observaciones iniciales

Dto. Saenz Pena '88 -1-



En este punto del camino se fue ampliando nuestra comprension y transformando
nuestras vivencias en lo emocional, hasta hacernos llegar a darnos cuenta que habiamos
ido cambiando y comenzamos a cuestionarnos.

En la situacién actual coincidimos, como grupo, en fijar las siguientes observaciones:

1.2.1. Existe un sentimiento de superioridad (racial, cultural, religioso, tecnolégico,
linglistico) en nuestras intencionalidades y las de las instituciones.

Podriamos nombrar algunas consecuencias de este sentimiento de superioridad, por
ejemplo: el desequilibrio en las relaciones humanas, volviéndolas unilaterales:

. dar sin recibir,

. hablar sin escuchar,

. ensenar sin estar dispuesto a aprender,

. planear en lugar de colaborar,

. organizar sus vidas en lugar de compartir,

. tutelar y proteger en reemplazo de acompanar,

. transferir tecnologias ajenas en lugar de recuperar técnicas tradicionales y elaborar en
conjunto técnicas adecuadas.

1.2.2. Una postura rigida que nos impidié el acceso a una realidad vivida muy distinta a la
nuestra. La consecuencia de esto es la imposibilidad de percibir la realidad de los
indigenas como algo integral y dentro de su contexto dindmico. De esta concepcion se
desprendieron proyectos estaticos y arbitrarios, con objetivos, metodologias y tiempos de
cumplimiento predeterminados.

Dichos proyectos resultaron ser arbitrarios porque se basaron en nuestra percepcion y
especulacidén acerca de sus necesidades e intereses y no contemplaron la escala de sus
valores y su cosmovision.

1.2.3. La compulsion por obtener resultados exitosos de acuerdo a nuestros criterios de
éxito. Esto se deriva en una premura y ansiedad que nos impide profundizar nuestra
reflexion y el desarrollo de nuestra intuicion sobre lo que va aconteciendo.

Tomamos parte en la destruccion del medio ambiente.

Como resultado nosotros hemos tratado a los indigenas como objetos. Se produjo una
cosificaciéon de las relaciones, yendo de objeto a objeto. Esto produjo una alienacién de las
relaciones y en ciertos casos enfrentamientos entre ellos y nosotros, y entre ellos mismos.

No logramos establecer relaciones humanas de reciprocidad.

No logramos entender que en todo esto seguimos participando en el proceso de

Dto. Saenz Pena '88 -2-



colonizacion y dominacién de los indigenas.
1.3. Nuestro proceso de aprendizaje

Esto nos llevo a una desorientacion que fue vivida en formas muy variadas por cada
uno de nosotros, hasta llegar en algunos casos a crisis personales y en otros casos a una
sorpresa ante lo inesperado.

Estas experiencias nos impulsaron y nos obligaron forzosamente a reconocer la
necesidad de buscar puntos de vista distintos, a partir de nuestra interrelacién con las
comunidades.

A través de las relaciones personales profundizadas tuvimos acceso a vivencias
diferentes, vivencias que ellos provocaron en nosotros. Necesariamente tuvimos que
aceptar que hay otra forma y conceptos de vida, y debemos respetarlos.

. Aprendimos a revalorizar la relacién personal

. Aceptamos otra valoracion y dimension del tiempo y los ciclos de la vida

. Comprendimos que para ellos la vida es una unidad organizada en torno a su
cosmovision, que no se puede separar en compartimientos aislados (salud, religion,
educacion, economia, etc). Por ejemplo: la caceria no es simplemente actividad
econdmica, sino que esta relacionada intimamente con aspectos religiosos y de salud. A
su vez, la salud no solo se refiere al estado del cuerpo, sino a un equilibrio arménico con
fuerzas espirituales percibidas por ellos mismos, y a su relacién con el medio ambiente.

. Nos ensefaron que las relaciones espirituales rigen la vida material

. Aprendimos un orden diferente

. Nos despojamos de los conceptos como mediadores de la realidad, para permitir que la
realidad inunde a la persona

. Aprendimos a restablecer una relacion basada en un equilibrio entre recibir y dar, y de
respeto mutuo.

Nos hemos encaminado en un nuevo rumbo y desde esta situaciéon aun no terminada
estamos enunciando las siguientes consideraciones.

2. CONSIDERACIONES
2.1. La tierra como base de sobrevivencia de las comunidades indigenas

Dto. Saenz Pena '88 -3-



La tierra no es solamente un inmueble con ciertos recursos para la subsistencia y el
desarrollo de la comunidad, es también un espacio simbdlico, donde la comunidad puede
vivir junta, sin la intromisién constante desde afuera de intereses ajenos; donde puede
exigir respeto para su modo de ser y de actuar y donde halla un &mbito de tranquilidad.

Reconocemos que las tierras tradicionales son aquellas que abarcan espacios muy
especificos que tienen que ver con su religiosidad. Son los lugares donde acontecieron
sus mitos, donde tienen su lugar especifico sus experiencias y sus procesos simbdlicos,
donde han vivido y estan enterrados sus antepasados.

En este sentido, para ellos estas tierras concretas significan el centro del mundo.

En este sentido, la gente pertenece a la tierra, y no es su duefa, que puede negociar
con ella, desvastarla o transformarla segun su voluntad, puesto que no existe el concepto
de dominacién de la tierra.

Negarles estas tierras o reubicarlos en tierras ajenas, es quitarles sus raices propias y
alienarlos.

A partir del respeto de la ubicacién de sus tierras tradicionales las comunidades sabran
perfectamente explotar los recursos existentes en ellas para sus necesidades de
subsistencia, sin destruir su medio ambiente. Con la pérdida de su tierra se pierde este
equilibrio y se desarrollan otros mecanismos alienados dirigidos a las agencias de ayuda
(Organizaciones intermedias-Ol-,tanto no gubernamentales -ONG-, como organismos
gubernamentales -OG-).

Constatamos que actualmente muchas de las tierras indigenas estan depredadas, o se
encuentran en una situacion de equilibrio ecoldgico critico; ademas, muchas comunidades
ya han perdido el acceso a sus tierras.

En esta situacién declaramos que asegurar la tenencia de la tierra y dar acceso a las
tierras a las comunidades que las perdieron, es prioritario.

Las iniciativas de las comunidades, en este aspecto, deben ser atendidas en primer
plano, en la medida en que van expresando su necesidad.

Nuestra presencia y amistad significa romper el silencio de lo sabido pero no dicho,
entrar en el didlogo y abrir canales de informacién en busca de soluciones realizables por
el grupo.

Esa busqueda de soluciones implica:

. Agotar las vias legales, incluyendo demandas judiciales en tribunales locales e
internacionales.



. En casos extremos y urgentes, y agotadas las vias legales, prever compras en los
lugares ocupados por ellos y tradicionales, apelando a la colaboracion de la opinién
publica dentro y fuera del pais.

. Contemplar dos dimensiones, una interna, que significa que la comunidad debe ver
como suya esa tierra y el proceso de asegurarla; y una externa, que se manifiesta en
constituir cuidadosamente estructuras legales para asegurarla, concretadas en facilitar
servicios legales adecuados, de apoyo a las comunidades, para posibilitar la realizacion de
dichas soluciones.

Llamamos la atencién de las agencias a que existe una relacion directa entre tierras
insuficientes en extension y recursos aprovechables por las comunidades indigenas, y la
expectativa por parte de ellas de "proyectos de desarrollo" para suplir y acrecentar de
inmediato los recursos de subsistencia que faltan en el terreno.

En consecuencia el apoyo decidido para asegurar tierras adecuadas, incluyendo en
Ultima instancia también la compra, es mucho mas aconsejable que proyectos de
desarrollo dentro de tierras insuficientes.

Esto implica ampliar territorios en torno a los ya ocupados y tradicionales a partir de la
propia decision del grupo.

. Tenencia y transferencia de titulos:

Los titulos de propiedad de la tierra tienen que estar a nombre de la comunidad misma
que la ocupa. En caso de que la comunidad no esté en condiciones juridicas para la
transferencia directa del titulo, recomendamos que una organizacion intermedia de
confianza preste su personeria juridica, con la obligacién explicitamente formulada en el
titulo, o en un documento notarial, de transferirlo tan pronto como la comunidad lo exija 'y
esté en condiciones juridicas de recibirlo.

El titulo no puede figurar a beneficio de una persona, ni ser loteado individualmente. La
entrega del mismo debe ser en condominio indiviso a la comunidad, intransferible e
inenajenable; ya que estos criterios tienen fundamentos culturales propios, formando parte
la tierra del patrimonio cultural e histérico de la comunidad y no constituyendo un bien
capital de especulacion.

2.2. Reconocimiento de las identidades étnicas

Reconocemos la existencia de identidades étnicas, que no se expresan entre los
cazadores-recolectores del Gran Chaco en torno a grandes naciones, sino a comunidades
locales que basicamente estdn nucleadas en familias extensas, con posibilidad de
alianzas como comunidades relacionadas. Se trata de comunidades igualitarias, abiertas
en sus limites sociales hacia afuera. Estos grupos auténomos ocupan territorios
especificos haciendo un aprovechamiento ciclico de sus recursos existentes y dando igual
acceso a los mismos a todos sus miembros.



A partir de esta comprensién, destacamos que estas comunidades tienen derecho a
desarrollar y aplicar sus propios mecanismos de decision y liderazgo, donde la
representatividad no estd dada por la palabra de una persona, y la legitimidad de la
autoridad no proviene de procesos institucionales occidentales.

A su vez implica la existencia de procesos propios y autbnomos de ocupacion territorial,
con mecanismos acordes de aprovechamiento de los recursos y usufructo de la tierra.

En consecuencia, se podria llegar a otra forma de reconocimiento de los derechos
territoriales y organizativos de las comunidades. Esto implica respeto frente a los
conceptos existentes en la comunidad, teniendo el derecho de definir sus propios
problemas y elaborar sus propias soluciones, asi como el derecho de buscar o no sus
colaboradores para la ejecucién de aquellas.

Esto incluye el derecho a equivocarse y aprender de sus propios errores.

En este concepto ya no hay lugar para proyectos prefabricados por organizaciones
intermedias (ONG u OG), ni para la tutela de las mismas, que al fin impide el proceso de
aprendizaje a través de errores cometidos. No es rol nuestro ni de las organizaciones
intermedias (ONG u OG) cuidarlas o protegerlas.

Ademas de esto, nos parecen indispensables las presiones tanto a nivel nacional, como
internacional, que abran un espacio para un cabal reconocimiento de los derechos
basados en su propia identidad.

2.3. Formas de transmisién de cultura

La comunidad sigue orientandose basicamente a través de valores tradicionales en el
nuevo contexto socio -econémico.

Elementos y valores de la civilizacién tecnol6gica (como por ejemplo la escolarizacién
formal), introducidos desde afuera, rompen el contexto del sistema tradicional y conducen
a la alienacion. Es necesario reconocer la identidad del sistema educativo formal como
reproductor de un sistema colonial, autoritario, estereotipado y alienante.

La educacion tradicional se basaba en las relaciones personales, mientras que el
sistema educativo formal es institucional y despersonalizado. La mayor razén de esta
despersonalizacion es que se les carga a los indigenas con intereses ajenos a ellos
mismos.

En este sentido pensamos que la educacién debe transformarse en un espacio parala
expresion. A partir de la imposicion de estos modelos escolarizantes vemos que se
produce una tendencia a la apatia y desestructuracioén de la sociedad indigena.



Observamos que los motivos explicitos por los cuales asisten a la escuela y a ciertos
cursos de capacitacion, son alienados; por ejemplo, obtener el certificado que les permite
moverse en la sociedad envolvente, los beneficios que reciben del comedor escolar.

Nos preguntamos cuales son las razones profundas por las cuales asisten los indigenas
a la escuela, ya que nunca cumplen con lo que el modelo formal les pide.

Entendemos que estdn tratando de mostrarnos una idea distinta de educacién, que
puede aflorar si permitimos que la institucién escolar les de un espacio para expresarse
libremente. Conocemos actualmente experiencias que demuestran que esta es una
alternativa viable.

Es necesario que la comunidad se apropie de la institucién escolar para que ésta
pueda expresarla.

La educacion tradicional indigena introduce minuciosamente al nifio en la vida, mientras
que la escolarizacion formal lo prepara para una vida a la cual después no tendra acceso.

La transmisién de conocimientos o de cultura en nuestra sociedad esta categorizada,
agrupando algunos aspectos en una institucion y otros en otra. Por ejemplo: la escuela, la
universidad, las fuerzas armadas, las instituciones eclesiasticas, los organismos
burocraticos. Nuestra sociedad sectoriza el conocimiento y las expectativas sociales en
categorias y status determinados que no coinciden con los de los aborigenes. Por ello se
forman profesionales cuyo futuro laboral es incierto, desconectado de su sociedad de
origen, y esto los margina e incapacita para su vida comunitaria.

La capacitacién supone una predeterminacion de la necesidad de una transferencia de
técnicas y conocimientos. Esto se relaciona con el concepto de superioridad cultural
implicito, antes sefalado.



No hemos tratado explicitamente el rol de las organizaciones intermedias y agencias de
ayuda, las formas actuales de evaluacién de su trabajo y las alternativas concretas de
presencia y acompafamiento en las comunidades. Pero de nuestras declaraciones se
desprenden los puntos claves para enfocar esta reflexion.

Amadeo Benz
Alberto Buckwalter
Lois de Buckwalter
Ana Leonor Mosquera
Luis Maria de la Cruz
Isabel Hernandez
Esteban Kidd
Marcela Mendoza
Helena Oliver

Vreni de Regehr
Walter Regehr

Ana Sanchez

Pablo Wright



