Aportes metodoldgicos y estratégicos en la
definicidn de nuevas pautas de cooperacion con
los pueblos indigenas del chaco argentino

Luis Maria de la Cruz
Formosa,
1 de noviembre del 2001

Advertencia

Las paginas que siguen no poseen informacién que le permita al planificador elaborar una
matriz de datos para la evaluacion ex ante de un proyecto o de un programa de trabajo. La
flexibilidad necesaria y la dindmica de los cambios en la regién hacen que el autor
considere que esa no es la via mas adecuada para analizar la pertinencia y urgencia de una
presentacion. Por ello, lo que se presenta, complementando lo ya expresado en el
documento “Asuntos...”, orienta a la reflexion mdas puntual de la realidad de Ia
cooperacion con los pueblos indigenas en el chaco argentino.

Introduccion

bl

En el documento “Asuntos...” se han discutido algunos aspectos bdsicos, tedricos en
muchos puntos, que deberian dar las bases para el andlisis de los programas y proyectos de
cooperacion con los pueblos del Chaco Argentino. Sin contraponerse a él, el documento
elaborado por MALAFEOS complementa con cuestiones de indole estratégica, adecuadas
a la experiencia de las instituciones convocadas por Misereor y a las opciones personales
de quienes integraron tal equipo.

El primer documento finaliza con la recomendacién de ciertos lineamientos concretos, que
hacen a la definicién del tipo de acciones a apoyar. Durante el taller de Nu Pora se intent6
profundizar y, si bien no acordar, por lo menos plasmar en un mismo escrito, una serie de
“pautas aceptables por todos” (no sin discusion o reparos).

El ambicioso y loable deseo de Pan para el Mundo, de Misereor, y luego del Grupo Chaco,
de tener un documento definitivo sobre el cual construir sus criterios de cooperaci(’)nl,
hasta ahora no se vio satisfecho.

' Es muy importante resaltar que este proceso iniciado conjuntamente entre Pan para el Mundo, Misereor y
las contrapartes chaquefias, es valiosisimo en cuanto a la definicién de un concepto bdsico, que puede
resumirse en que la cooperacidon y las acciones solidarias no tienen una predefinicién a la cual deban
ajustarse las propuestas (sean del orden que sean), sino que se trata de un proceso constructivo en el cual
estdn involucrados todos los actores y cuyos productos no pueden ser anticipados de antemano. Como tal,
implica también una “deconstrucciéon” de las predefiniciones que se venian manejando en muchos casos
como “bases fundamentales” o esenciales de la cooperacién. Creo que todos los que estamos participando de
este proceso somos conscientes de esto; aunque en algunos casos sea dificil pensar en “deconstruir” (para
construir) lo que durante mucho tiempo fueron o se creyé que eran las bases o los principios elementales
(esenciales) de la cooperacion.



Esto llama profundamente la atencién, dados los esfuerzos hechos hasta el momento, tanto
desde Europa, como desde el Gran Chaco. Pareceria, en dltima instancia, que se trata de
hacer confluir en un mismo texto y con un mismo criterio, una diversidad de situaciones
emergentes de las diferentes experiencias historicas de los pueblos y de las organizaciones
indigenistas que colaboran con ellos. Esta empresa parece que se frustra ante la diversidad
y la imposibilidad de elaborar un discurso comun.

Mas alla de hacer un anélisis de los procesos que han llevado a la conformacién de bloques
divergentes de opinién y trabajo (en donde juegan tanto cuestiones personales como
vinculadas a las identidades institucionales) nos preguntamos si es que realmente, detrds de
ambos documentos y de la produccion del Taller de Octubre, no hay suficientes pautas
para elaborar un criterio, comtn o no, de cooperacion.

Frente a esto, lo primero que se puede decir es que todos los planteos se han caracterizado
por un cierto grado de atemporalidad y atopicidad. Es decir, que, salvo referencias
excepcionales, podrian haber sido hechos para cualquier lugar. M4ds alld de ciertas
discusiones cuyos significados son entendidos s6lo por quienes viven en el lugar, no hay
un anclaje humano y territorial en las propuestas hechas como “pautas de cooperacién”. El
documento de MALAFEOS no aporta pautas concretas; el documento “Asuntos...” hace
tal sintesis de los contenidos expresados en su cuerpo, que las mismas, leidas fuera de su
contexto, quedan descarnadas de la problemdtica humana planteada en todo el texto’; el
producto del Taller deja en un plano muy general y tedrico las fundamentaciones
espaciotemporales y aporta conceptos tan generales que en su conjunto se tornan altamente
ambiguos.

Sin lugar a dudas, hay una gran necesidad de definir aspectos ideoldgicos y tedricos de
fondo que hacen a los posteriores términos practicos. En esto posiblemente es donde se ha
puesto el mayor énfasis tanto en los documentos como en el taller. Sin embargo, a los
fines practicos, hay un requerimiento claro de elementos concretos que aporten a la toma
de decisiones por parte de las organizaciones solidarias.

El actual ejercicio intenta ubicar contextualmente una serie de propuestas que
definirian pautas actuales de cooperacion, basandose en la riqueza de los documentos
producidos y en los acontecimientos que fueron dando seguimiento a las orientaciones
del Taller de Octubre®. De ninguna manera este ejercicio resulta en una plataforma

? Es este el lugar para recordar que el grupo MALAFEOS explicitamente expresd su idea de no aportar
pautas, sino de mostrar el abanico general de posiciones institucionales, en funcién a una discusién posterior.
Por su parte, el documento “Asuntos...”, si bien es altamente propositivo, en especial en su tltimo capitulo,
fue elaborado en funcién de una discusidn final de lo que expresa, arraigada en las practicas y experiencias
institucionales, grupales e individuales de quienes fueron convocados a participar del Taller de Octubre en
Nu Pora.

3 -
Me refiero a

*  los documentos producidos ex post, a propdsito de dar respuestas a los puntos pendientes del Taller,

* los procesos de reflexion y compromiso que se desarrollan al interior de la IERP y su relacién con la
IELU y la JUM,

* los procesos de articulacién que se fortalecieron entre los grupos de apoyo de la ruta 81 (casi todos los
equipos vinculados a las obras diocesanas de la Iglesia Cat6lica Romana y Asociana),

* las tareas de reflexién conjunta entre Fungir y Fundapaz en sus trabajos en el chaco saltefio,



definitiva. El correr del tiempo y de las experiencias debe llevar a una permanente
reflexion critica sobre las mismas, de modo tal que no tengan que pasar otros diez o doce
afios antes de pensarse en una modificacién de criterios. Lo que se propone, en dltima
instancia, es la instalacién de una dindmica en la definicion de criterios, que, arrancando de
ciertos modelajes tedricos (que ya preexisten al actual proceso), haga su anclaje en la
experiencia y vuelva criticamente para reformular dichos modelos, a modo de una
dialéctica historica.

Acostumbrados ya al soporte informatico y a la facilidad que nos brinda de cuantificar
informacion, hemos olvidado posiblemente que la historia de los pueblos indigenas corre
por caminos que estdn lejos de ser encasillados en el cumplimiento de ciertos indicadores
predefinidos o pensados externamente, o en el andlisis cuantificado de los proyectos. Por
este motivo, volver al andlisis que parte de la reflexién sobre la practica, mas alld del
“logro sistemdtico de indicadores”, se torna imprescindible. Valga decir, un tanto
poéticamente, que un indicador es apenas una sefial en el camino, no es el camino mismo
ni la gente que lo transita; como sefial, indica lo que queremos que indique, que no
necesariamente es lo que ocurre con la gente, o lo que la gente quiere que se indique4, y
mucho menos nos da indicios de la profundidad del fendmeno social. En ultima instancia,
es una herramienta mds que debe ser utilizada criticamente, pero no la base de discusion
para la critica al proceso que se analiza.

Lo que “queremos que nos indique” se halla dentro de un marco conceptual que orienta la
accion. Tal marco ha sido expresado, intentando rescatar la complejidad y la profunda
dinamica de las relaciones interculturaless, en el documento “Asuntos...”. En las presentes
paginas no pretendemos profundizar ni repetir el debate tedrico o conceptual, sino ahondar
de una manera clara, en el “cémo” hacer el camino para concretar aquellos conceptos.
Como advirtiera al principio, no se trata de criterios acabados. Son algunas sefiales mas en
el camino de construir un modelo de relacién satisfactorio para la totalidad de los actores
involucrados.

e al proceso de articulacién de los pueblos indigenas de la cuenca del Pilcomayo, desde la region Pilagd
hasta Bolivia, y a la articulacién secundaria entre organizaciones de apoyo a este proceso (Asociana,
CEDCAPI-UBA, APS-CERDET, FUNGIR, Programa DIRLI, APCD-INCUPO),

* la articulacién entre el Equipo Menonita y Fungir, en el proceso de dar apoyo a los pueblos indigenas del
Chaco en la afirmacién de sus derechos sobre la reserva de 220.000 ha en el Impenetrable, y al pueblo
Mocovi en sus reivindicaciones territoriales en el centro y sur de la Provincia de Chaco,

* la articulacién y estrategia indigena que se estd desarrollando, especialmente en Salta y Formosa, en
funcidn a la participacién en los procesos de la CPI-Chaco Trinacional,

* los procesos (lentos atin y sin articular) que algunos wichi de la regién del Bermejo formosefio han
iniciado en funcién a la implementacién de la Reserva de Biosfera Riacho Teuquito, que afecta
directamente sus derechos de mantener economias subsistenciales en sus territorios,

* los procesos de articulacion entre grupos indigenas del Pilcomayo y autoridades de aplicacion para
resolver las ocupaciones ilegales de tierras e invasion de ganado paraguayo en territorio argentino,
poniendo a riesgo los recursos de subsistencia (por competencia forrajera) que utilizan los pueblos de la
costa.

* En este punto se centra la discusién de las cuestiones participativas y del protagonismo en los proyectos:
(quién define lo que se define como meta e indicadores de meta? ;Quién define qué hay que mirar para
problematizar la realidad?

5 ‘4 z . .

Entendiéndolas no sélo en el marco del “encuentro de las culturas”, sino, particularmente, en el de las
relaciones de dominacién y de la construccion de los espacios histéricos actuales, a partir de los procesos que
dieron lugar a la conquista y colonizacion de la region.



Las ideas acerca de las estrategias y metodologias que relato no surgen de un trabajo hecho
en gabinete, pensando sobre lo pensado. La oportunidad que me ha brindado Pan Para El
Mundo de participar activamente en el seguimiento del proceso posterior al Taller de
Octubre en Nu Pora, me ha permitido mantenerme al tanto de las actividades de los grupos
participantes, especialmente en Formosa, Salta y Chaco, asi como dialogar y desarrollar
reflexiones y acciones colectivas con varios de ellos (Fundapaz, Asociana, Equipo
Menonita, APCD, Incupo de Las Lomitas, IERP)G. Asimismo, todo el proceso de consulta,
del cual formo parte practicamente desde los comienzos, me ha facilitado el abordaje a un
didlogo y una reflexién conjunta con personas’ integrantes de organismos estatales, tales
como la Secretaria de Recursos Naturales y Medio Ambiente de Formosa, la Direccion de
Suelos de Chaco, la Direccion de Fauna y Flora de la Nacidn, la Direccidon de Pesca de la
Nacion, la Comisién Trinacional del Pilcomayo, el Programa DIRLI (vinculado a la
cooperacion de la UE con el INAI). Tampoco es desestimable el aporte hecho a partir del
didlogo mantenido con profesionales de la antropologia vinculados a la Universidad de
Buenos Aires (grupo del Centro de Documentacién y Capacitacion de los Pueblos
Indigenas -CEDCAPI-) y de las ciencias sociales de la Universidad de Salta (de la Carrera
de Antropologia y del Instituto de Desarrollo Rural). Muchas de estas reflexiones sobre la
practica han sido discutidas® en reiteradas oportunidades, durante todo este proceso, con
Benno Glauser, Jieun Kang; Volker von Bremen, Beate Lehner, Alberto Buckwalter (por
correo electrénico), Willie Horst. Debo destacar que la relacion y reflexiones mantenidas
hasta el momento con los Tobas de Sombrero Negro y los wichi de la regién del Carmen,
con algunos wichi de Ramoén Lista (Formosa); asi como el compromiso asumido en el
proceso de articulacién de los pueblos indigenas de la Cuenca del Pilcomayo y con los
grupos de la region del Bermejo al oeste de Formosa, afectados por la Reserva de Biosfera
Riacho Teuquito, han sido el motor principal de mucho de lo que aqui se ha vertido en
forma muy académica y “elegante”. Por ultimo, el hecho de participar en el comité de
expertos de la UICN, asi como de varias redes electrénicas y “e-groups™ me ha permitido
visualizar la problematica de la cooperacion y el acompafiamiento a los pueblos indigenas
del chaco argentino, dentro de un contexto mucho mas amplio y complejo, que, sin lugar a
dudas, ha enriquecido la visién que podria haber tenido de nuestra realidad sin las
referencias a los procesos globales y al impacto de los mega-emprendimientos que afectan
de maneras diversas la region.

De todos modos, quiero sefalar que soy absolutamente responsable de todo lo aqui vertido,
y ninguna de las personas o entidades referidas debe verse comprometida o afectada de
modo alguno con lo que se expresa en este documento.

6 . . .
En cada caso con diferentes niveles de compromiso.

” Con este resaltado quiero indicar que las relaciones son personales, por lo cual no se trata necesariamente
de intercambios con los organismos referidos, sin con individuos que, desde la dptica de las acciones del
Estado, miran de manera particular las cuestiones referidas a la cooperacién y apoyo a los procesos de los
pueblos indigenas.

¥ Aunque no necesariamente compartidas en su totalidad. También hay que destacar que en cada caso ha
sido con diferente nivel de profundidad, de acuerdo al tiempo disponible que hubo.

? Red Solidaria de Derechos Humanos, Asociacién Argentina para el Manejo de Pastizales Naturales, Tierra
Sin Mal, Grupo GIS-FADU-UBA, Pueblos Indigenas, AlertaNet, Encuentro_Antropologia, Foro tierra y
alimentacién, SERPAL, Conferencia GTZ de Tierras Indigenas; mencionando las mas vinculadas a los temas
de interés de este documento.



La region del chaco es finita y los criterios de cooperacion deben
obedecer a las experiencias historicas concretas de sus pueblos

Esto, como “criterio marco” debe orientarnos a mirar las experiencias concretas de los
diferentes pueblos y de las diversidades aportadas por las organizaciones de ayuda, por el
Estado y por el contexto social e histérico en donde estos pueblos se hallan inmersos.

No hay infinitas realidades ni situaciones de apoyo universalmente reconocidas. De hecho,
hay un nimero limitado de pueblos indigenas, de comunidades y, mds atn, de obras de
apoyo y ayuda, y adn de criterios histdricamente construidos. Esto me motiva a sugerir
que las generalizaciones deben limitarse a aspectos de cardcter estructural (que sefalaré
mas adelante).

La mirada universalizada de la situacion de los indigenas del chaco no
esta equivocada, pero eclipsa las realidades particulares

Ocurre con frecuencia que al pensar en los indigenas del chaco imaginamos una realidad
mds o menos uniforme; por lo que las acciones que se proyectan pueden ser también
ideadas desde una cierta “homogeneidad”. Tal imaginario no se ha construido desde la
nada, sino que efectivamente la experiencia y las tendencias universalistas de nuestra
formacién occidental han conducido acriticamente a que nuestro analisis recurra en los
factores comunes que derivan del proceso de conquista e instalacion del capitalismo en la
region del chaco, ensombreciendo las peculiaridades emergentes también de la vivencia
historica. Estos factores de caricter extensivo, tipifican de alguna manera la configuracion
desde la cual se interpreta corrientemente el “ser indigena” o su situacién en el mundo.
Podriamos decir que en términos muy generales dicha caracterizacién estd definida por:

1. Una situacién clara de exclusion, inequidad, marginalidad y pobreza que se
manifiesta en

a. La salud de los individuos y de la sociedad indigena.
b. La baja (mala) calidad de vida.

c. La dependencia econdmica y politica.

i

La discriminacion social.

e. Una marcada descalificacion cultural y humana, a partir del mantenimiento
de una ticita representacion social del “indigena” como inferior,
infrahumano o “relicto de culturas del pasado”..

f. La inequidad de género, muchas veces acentuada por nuestras
representaciones de las relaciones de género.

g. La imposibilidad de acceso a los servicios bdsicos de la sociedad
dominante.

2. Una situacién de sus tierras y territorios caracterizada por la destruccion de los
recursos naturales y degradacién de los servicios ambientales, lo cual juega un
papel determinante en el empobrecimiento sistemdtico y en la posibilidad de
mantener un sistema econdémico y productivo propio.

3. Un empobrecimiento social, vinculado a la situacion de exclusion y a la pérdida de
sus territorios (o de las riquezas de sus territorios), en torno a los cuales se
estructuraban las funciones sociales.



4. Una cristianizacién protestante o pentecostal, como apropiaciéon de un sistema
ideoldgico ajeno, que coadyuvé a la legitimacion de los nuevos procesos politicos y
al cambio en la racionalidad que sostenia los modelos ambientales y societarios
anteriores a la conquista.

5. Los propios arquetipos humanos y sociales que los pueblos indigenas han
desarrollado a partir de esta experiencia histdrica, cuyos fundamentos teleolégicos
se adecuan en parte a una visién de la historia como proceso de degradacién
ineluctable y en parte a los modelos salvificos emergentes del cristianismo. Estos
arquetipos, si bien subsumidos, no se corresponden con el modelo neoliberal del
actual sistema de la sociedad dominante; lo cual genera serios conflictos de
adaptacion o adopcién del mismo.

Las causas de estas manifestaciones (como sintomas) se presentan en la actualidad de
modo complejo y en alguna medida, aleatorio. La cooperacion internacional y en muchas
oportunidades las contrapartes, han apuntado a estos componentes generales, o a sus
manifestaciones locales, sin hacer entrar en la discusién las particularidades de cada grupo
y de las relaciones de estos grupos con los cooperantes presentes € historicos.

Esto ha justificado largamente la repeticion de proyectos y la reiteracion de actividades,
muchas de las cuales se tornaron mds de una vez, en contradictorias respecto a otros
procesos que estaban viviendo los pueblos indl’genaslo. En gran parte de los casos, “los
indigenas” fueron los beneficiarios de estas acciones y proyectos, que desde afuera, iban
decidiendo lo que era bueno y lo que no.

También esta vision ha sido el respaldo de un andlisis parcializado que ha centrado la
atencion de la cooperaciéon en el aporte de infraestructura bésica y refuerzo (o
introduccion) de sistemas productivos relevantes, resultantes de los modelos de la
conquista o, en el mejor de los casos, de la adaptaciéon de modelos de la conquista a
productos y recursos propios'’, a fin de reforzar las estructuras econémicas.

Sin lugar a dudas, la situacién econdémica es critica y, en tanto estd inserta en los modelos
de desarrollo econémico nacional y mundial, podemos decir que ha empeorado desde los
comienzos de la cooperacion, en las décadas del sesenta y setenta. Este cuadro urge a las
agencias solidarias a dar algin tipo de respuestas. Sin embargo, las conclusiones de un
andlisis generalizado que caracteriza el horizonte de estudio y de interpretaciones, llevan a

'Ya sea en un nivel general, o al interior mismo de algunas comunidades. En el plano de las comunidades,
es, entre otros, el caso del aporte de recursos materiales para subsanar caritativamente situaciones de extrema
pobreza, que entra en conflicto con los procesos de potenciacion del capital fisico cultural que poseen las
comunidades propietarias de tierras extensas en el oeste de Formosa. Este proceso es sin dudas de cardcter
politico, lo cual no da de comer; sin embargo traer recursos materiales externos sin haber profundizado la
apropiacion de los recursos existentes, ni valorado los conocimientos sobre los bienes de la naturaleza en sus
funciones ambientales, detiene, demora o deslegitima aquel proceso. Estoy pensando, por ejemplo, en las
comunidades del oeste de Formosa que reciben ayuda para comer mediante programas alimentarios o
proyectos de trabajo o agropecuarios subsidiados, y que por esta razén no defienden firmemente sus derechos
sobre las tierras ante la invasién de ganado vacuno que compite con otros herbivoros silvestres,
expulsdndolos, cuando fueron corrientemente usados para comer; o que destruyen la produccién de frutas del
monte, que reemplazarian facilmente los alimentos subsidiados.

! Podria citar como ejemplo la comercializacién de los bienes de uso tradicionales como artesanias. Luego,
el aprovechamiento de las habilidades manuales para las mismas, a fin de introducir otro tipo de productos
artesanales, cuyas caracteristicas se alejan totalmente de los bienes de uso y se tornan en piezas de
produccidn artesanal hechas por indigenas.



construir modelos de intervencidn a partir de un mismo y, en gran medida, tinico patrén de
lectura de la realidad, desarrollado a partir de la caracterizacion generalizada ya referida.

Cada grupo indigena manifiesta peculiaridades y requiere de una
atencion particular de su situacién

Aquella visién universal nos lleva a creer que cada grupo indigena particular que se
relaciona con los agentes de las organizaciones solidarias, y que tiene formas peculiares de
relacionamiento con la realidad, por poseer aspectos comunes que caracterizan de modo
general su identidad indigena, representa a “los indigenas” en general. Sin darnos cuenta,
le damos a esta entidad representada, existencia por si misma. Luego, las pautas y criterios
de cooperacidn y atn las acciones de acompafiamiento terminan apuntando a esa entidad
imaginada y no a las personas y grupos indigenas reales que nos llevaron a construirla'.

Como critica central a esta visiéon extendida y difusa de la realidad, quiero reflexionar
acerca de nuestros conceptos acerca del “indigena en general” o, como cominmente
hablamos “los indigenas”. Existen personas, cuyas relaciones sociales y culturales las
hacen diversas a otras y cuyas experiencias historicas han tenido, en cierto modo, un factor
comun, que ya hemos citado y podemos resumir en la violencia sobre sus territorios, sobre
sus personas y sobre sus culturas, manifiesta en una politica genocida de conquista y de
usurpacioén. Tal violencia se transforma, con el establecimiento del capitalismo regional,
en enajenacion de sus medios y de sus modos de produccién. Es decir, sociedades a las
cuales se les han destruido, en mayor o menor medida, sus estructuras productivas y
reproductivas, subsumiendo sus economias y en parte sus modelos cosmovisionales, al
capitalismo regional y progresivamente al mundial. Esas sociedades, enmarcadas
histéricamente, determinan las relaciones de los individuos particulares; que son aquellas
personas a quienes acompafiamos y que se tornan en sujetos colectivos de nuestra
cooperacion. Dichos individuos no son “lo mismo™" en cada lugar ni en cada situacion.
Tampoco son los mismos los de ayer que los jovenes de hoy; lo cual hace que toda
definiciéon acerca de quiénes son los sujetos de nuestro acompafiamiento, deba
permanentemente rehacerse a partir de la revision de las experiencias histéricas y de la
afirmacién de la identidad que cada grupo hace de si mismo.

2 En este sentido, haciendo eco de la epistemologia social, se puede decir que la idea que tenemos de la
realidad es una construccién subjetiva de ella, que refleja nuestras propias maneras de estar en el mundo, por
lo que el objeto construido termina siendo parte nuestra (y nosotros parte del objeto), antes que una realidad
ajena o separada de nuestras propias intencionalidades, impresiones, historias, etc. Pongo un ejemplo muy
elemental y simplificado: si yo he representado en mi vida que el vestir mal indica pobreza, al estar con un
grupo al que se lo ve regularmente desalineado, con ropas sucias o rotas, en mi construccién de ese “sujeto”
impondré una visién de pobreza. Puedo asociar la misma a la situacién marginal que viven, lo cual me puede
llevar a problematizar asi la marginalidad y mis acciones apuntaran a abordarla desde la pobreza. Luego,
entenderé que la situacién indigena de marginalidad y de exclusion se resuelve superando las cuestiones de
pobreza, ya que la condiciones a las que estdn sometidos los pueblos indigenas estin necesariamente
vinculadas al hecho de “ser pobres”. Una visién de este tipo determinard acciones que pueden estar muy
lejos de resolver la problemadtica de marginalidad o excusion. Lejos de ser una reflexion atdpica, esto refleja
muchas apreciaciones inocentes o ingenuas de los documentos episcopales de Medellin y Puebla,
especialmente cuando se habla de la “opcidn preferencial por los pobres” y de los indigenas como “los mas
pobres entre los pobres”; apuntando la atencién a la pobreza antes que a condiciones estructurales
determinadas histéricamente, que hacen de cada situacién un contexto particular de abordaje.

13 . .
Como si fueran una “entidad”.



La experiencia histérica que da lugar a cada una de esas sociedades, estd enriquecida por la
presencia de grupos de apoyo, iglesias, indigenistas, que han formado parte de la definicién
de lo que hoy son, asi como lo han hecho el Estado y las fuerzas sociales, civicas, politicas
y militares locales de la conquista y del capitalismo. Todas ellas estin expresadas en
forma de personas en particular, mds alld de las entidades institucionales que hayan
representado, que por la coyuntura histérica han estado en un lugar determinado, en un
momento determinado y han marcado relaciones y construcciones histéricas determinadas.
Estas personas ocuparon espacios sociales historicamente preestablecidos por el modelo
ideoldgico dominante, lo que hizo que sus presencias imprimieran el sello de lo comtn y lo
particular a la vez. Esto hace que el abordaje de la realidad de “los indigenas” los
comprenda integrados a ella, en cada lugar, en cada momento.

Dicho de otro modo, no existe el indigena en general, sino grupos de indigenas particulares
que se relacionan particularmente con quienes trabajan con ellos o los acompaiian.
Simultidneamente, estos grupos son actores que se encuentran contradictoriamente ubicados
frente a otros (que hoy no necesariamente son “los blancos” en general), en un marco de
relaciones sociales histéricamente determinadas por el capitalismo en sus diferentes
expresiones pasadas y actuales. Tal coexistencia obliga a un doble andlisis permanente: el
local y el general, el particular y el colectivo. Exige también a una revision continua de las
visiones dualistas y de la construccién moderna de modelos pluralistasl4.

La reflexion acerca de las peculiaridades de las diferentes
experiencias indigenas, debe incluir la diversidad de politicas de
cooperacion

Trascendiendo la necesidad de plantear criterios generales de cooperacién, una
primera aproximacion ha sido definir claramente las diferentes situaciones actuales.
Esto aparece en los documentos precitados y se completa con los relevamientos y
experiencias compartidas que a posteriori se han hecho o tenido. Desde estas situaciones
particularizadas y limitadas en el tiempo y en el espacio, se pueden pensar pautas
particulares de cooperacion que deben ser revisadas desde la perspectiva de la
determinacion histdrica de las relaciones sociales presentes.

Para graficar la finitud de las experiencias, hemos elaborado dos mapas regionales, que en
gran medida son conocidos. En el primer mapa, observamos de una manera muy extensiva
la localizacién de las zonas de influencia de los distintos grupos indigenas, considerados
laxamente desde sus diferencias sociolingiiisticas mas amplias. Cada uno de estos grandes
grupos tienen a su vez particularidades que estan definidas por su experiencia histdrica, por
las relaciones con los organismos de cooperacion y por una diversidad de factores que
hacen a sus intercambios con la sociedad dominante. Observamos con claridad que estos
grupos ocupan distintas provincias y diferentes departamentos; lo que hace a la diversidad
de sus relaciones sociales y politicas.

Al mirar el segundo mapa, que representa sdlo el norte del chaco argentino, por ser la zona
en donde mds grupos interactian con dindmicas diversas con los indigenas; podemos
imaginar que dificilmente se correspondan los mismos modelos de accién y experiencia
construida en las diferentes dreas de trabajo respecto a un mismo grupo indigena. Esto

14 . . e . . 7 Z
Aunque tengamos que admitir, inicialmente, que este “pluralismo”, en el presente, estd mas en el plano de
la teoria que de la realidad; lo cual lo hace, de alguna manera, utépico.



obedece por una parte, al tiempo que hace que algunos grupos de apoyo estdn presentes en
la regidn; por la otra, a las diferentes confesiones ideoldgicas sobre las cuales se estructurd
la presencia de cada uno de ellos.

No es el caso acd repetir o resumir lo que tan detalladamente se describié en los
documentos base, con respecto a la identidad de cada organizacion de ayuda y de las
caracteristicas de trabajo de cada zona. Valga, simplemente, resaltar este fendmeno como
resultado y respuesta histérica, que hace a la experiencia de la gente y a sus diferentes
modos de relacionamiento. Valga también como sefialamiento ante la necesidad de
analizar particularmente cada situacién, en su contexto inmediato y en las configuraciones
generales de la realidad, a fin de decidir la aprobacién de un programa de cooperacién o de
desestimarlo.

En forma convergente, una gran cantidad de programas fomentados o dirigidos por las
instituciones de los Estados Nacional y provinciales, asi como de las municipalidades,
enriquecen mds adn la compleja trama de relaciones, funciones y recursos que se teje
dentro y en torno de las poblaciones indigenas. Esto particulariza mds atin la situacién de
cada una de ellas y obliga a una definicion mds puntual y precisa de pautas de apoyo;
especialmente cuando los grupos solidarios (o sus miembros) se hallan involucrados en el
desarrollo de estos programas.

A partir de estas reflexiones, se hace necesario revisar las diferentes propuestas de
seguimiento de la cooperacién y acompaiiamiento, de acuerdo a las caracteristicas de los
diferentes pueblos indigenas, las determinaciones histéricas y los condicionamientos
politicos de las varias provincias y departamentos, las peculiaridades de los diversos
equipos de apoyo y las problematicas especificas que se plantean, tanto en el plano local
como en el de las articulaciones estructurales. La diversidad de criterios que esto significa
no debe confundirse con una imposibilidad de lograr acuerdos coherentes. El abordaje de
esta realidad, asumiéndola en su cardcter complejo, nos obliga a revisar plural y
dindmicamente las experiencias. Por esta razén no es posible ni deseable una
hegemonizaciéon del discurso o de las acciones, pues empobreceria los procesos
desarrollados hasta ahora y cercenaria los horizontes futuros de la cooperacion.

La diversidad de las experiencias debe enriquecer el desarrollo
de estrategias de cooperacion que obedezcan a una cierta
coherencia estructural

Habiendo llegado hasta acd en la consideracion de las diversidades finitas que se hacen
presentes en el Gran Chaco y de su lectura a partir de la comprensién de que éstas resultan
de relaciones sociales determinadas histéricamente; debemos decir que se hace necesaria
una base estructural que ofrezca el horizonte minimo de criterios para elaborar estrategias
apropiadas. La misma tendrd que satisfacer, de alguna manera, a la dialéctica presente
entre las experiencias particulares y diversas confrontadas con el contexto nacional e
internacional, como realidad global.

Entendemos que este horizonte minimo debe estar enmarcado por los logros obtenidos
por los pueblos indigenas en sus reivindicaciones, tanto locales, como nacionales e



internacionales. De esta manera debe citarse al Convenio 169" como el marco minimo
de discusion para el analisis de la cooperacion. De igual forma deberin ser
considerados los ultimos avances relativos a la Declaracion sobre derechos de los Pueblos
Indigenas, que se discute en el seno de las Naciones Unidas.

) 16 -z )
Estos presupuestos minimos  que enmarquen la cooperacion deberan, entonces, atender a:

1.

La comprensién de los pueblos indigenas como parte del pluralismo cultural,
politico, econémico, legal y social dentro del Estado Nacional. Esto rompe con
todos los modelos asimilacionistas e integristas, que entienden al desarrollo como
una serie de lineas convergentes hacia un tnico destino final.

Garantizar la participacién de los pueblos indigenas en todos los procesos que los
afecten de manera directa o indirecta. Esta participacién no puede ser concebida
como una mera consulta; sino que debe reflejar el protagonismo auténtico de los
pueblos en la definicién de sus destinos, mediante los mecanismos que sean
apropiados y consensuados con ellos'”.

El desarrollo pleno de dos principios basicos, que definen el campo de la
participacion y la autoadscripcion (como derecho inalienable de definir la identidad

propia):

a. El de autodeterminacion; entendida como la reflexion y el accionar del
pueblo indigena en el proceso de constituirse en sujeto de su propio
desarrollo.

b. El de autogestion; entendida como el dispositivo de ingerencia,
gerenciamiento y aprendizaje de dicho accionar, en el quehacer concreto y
cotidiano vinculado al desarrollo, la produccién, el ambiente, los recursos y
servicios ambientales, la salud, las relaciones de género, la educacidn, el
control y administracion del territorio.

El acceso a formas juridicamente aceptables de seguridad sobre las tierras y los
recursos naturales (en donde la propiedad privada es s6lo una de ellas) y el acceso a
sus territorios tradicionales, en el marco de la preservacion y desarrollo de la
cultura y de la subsistencia.

La configuracién de una racionalidad ambiental que asegure la preservacion y
desarrollo de los territorios en funcion de la reproduccion social y fisica de los
pueblos

La refuncionalizacién del territorio, de acuerdo a los nuevos espacios construidos a
partir de los logros en las relaciones con la sociedad dominante. Esto hace a los
aspectos de autogobierno y participacion en las instancias de administracion y
gestion de recursos de subsuelo, recursos politicos, primas, regalias, derechos
diferenciados en el contexto de un pluralismo politico, etc.

15 \rse o114 .
Mas alld de las criticas que se le pueda hacer en cuanto al alcance de algunos de sus conceptos.

16 . . . . . . .
Que podran ser traducidos en indicadores de pertinencia de las intervenciones.

17 . L . .

Este planteo se hace eco de la necesaria contradiccién metodoldgica, en la cual se disputan las formas de
participacién preexistentes y las nuevas que puedan desarrollarse a partir de la revisién de los procesos de
acompafiamiento.



El lugar de los pueblos indigenas en los procesos de
cooperacion no puede ser “consultivo”, sino que debe estar en el
plano mismo de la gestion

En la prictica institucional, el lugar de los pueblos indigenas por lo general ha sido
solamente consultivo'® y honorario; lo cual los ha desplazado sistematicamente

« del poder de decisi6n sobre las definiciones de los proyectos',

* del acceso a la distribucidn de recursos que pudieran canalizarse internacionalmente
para los procesos de gestiéon y

* de la administracion directa de los beneficios devengados de la aplicacién de los
proyectos.

Por otra parte, la experiencia politica de nuestras provincias, de la Nacién y de una gran
cantidad de organizaciones no gubernamentales, ha demostrado claramente que los
“Organos consultivos” no tienen el funcionamiento que es de esperar, segin lo estipulan las
leyes y el avance hecho en defensa de la construccion de un derecho propio. En el uso
cotidiano, algunos lideres indigenas mds vinculados a los estamentos u organizaciones del
caso, son consultados cuando las decisiones practicamente ya han sido tomadas, s6lo para
confirmarlas o modificarlas sobre lo que se ha establecido, sin posibilidades de propuestas
originales y mucho menos de planteos que se basen en sus propias maneras de ver y
categorizar la realidad. Tales cuerpos consultivos son llamados a la participacién cuando
la autoridad o la organizacién®® de aplicacién ha definido el campo y los alcances de la
misma.

Muy por el contrario, la legislacion Nacional (C.N. art. 75 inc. 17; 1994), reconociendo
procesos historicos que han llevado a construir un nuevo ordenamiento del derecho a partir
de una creciente conciencia politica de los indigenas argentinos, establece que la
participacion de los pueblos indigenas serd en la gestion de sus recursos e intereses que los
afecten, y no en la “consulta”. La Constitucién Provincial de Formosa, asegura el efectivo

' Si bien el Convenio 169 de la OIT dice que la participacién en la definicién de los asuntos que afecten a os
intereses de los pueblos indigenas estd en el plano de la “consulta”, este concepto se prefigura como
ambiguo, ya que no se da indicacién alguna acerca del punto en las decisiones sobre los proyectos en donde
comienza la consulta. En el caso de Argentina, es facilmente interpretable a la luz de otras manifestaciones
del derecho, como se vera adelante.

' Desde la intencionalidad misma del planteo de un proyecto a partir de las propias categorizaciones del
mundo, hasta la definicién de los indicadores que permitirdn su monitoreo y su evaluacién final. Esto
particularmente ocurre con los proyectos desarrollados con financiacidn estatal o internacional por la via del
Estado. Es necesario recordar que en ocasiones miembros de las organizaciones solidarias de apoyo y
acompafiamiento se han encontrado desarrollando proyectos de este tipo, lo cual los identifica ticitamente
con estas modalidades, y se entorpece, en mayor o menor medida, el didlogo abierto con las comunidades.
En cuanto a los proyectos de cardcter netamente no gubernamental, ocurre muchas veces que la definicién
conceptual del proyecto y las determinaciones acerca de “qué mirar” para definir la problematica, ha estado
en manos de los técnicos, con lo cual se cae, nuevamente, en una enajenacion del poder de decisién, como
veremos un poco mas adelante.

20 . L
En oportunidades, las organizaciones no gubernamentales, que muchas veces son contrapartes de la
cooperacién internacional privada.



protagonismo en la toma de decisiones (art. 79; 1991). La Provincia de Chaco promueve
su protagonismo a través de sus propias instituciones, y les asegura la participacion en la
proteccion, preservacion, recuperacion de los recursos naturales y de los demds intereses
que los afecten y en el desarrollo sustentable (C.P.Ch. art. 37; 1994). La Provincia de
Salta Asegura su participacion en la gestion referida a sus recursos naturales y demds
intereses que los afecten, aunque limita este derecho al logro de consenso con el resto de
los actores, especialmente en lo relativo a la gestion del territorio (C.P.S. art. 15; 1998).

La aplicacion real y efectiva de los conceptos de gestion, control y toma de decisiones
sobre los proyectos que afecten a sus intereses, son fundamentales para cumplir con el
reconocimiento significativo de los derechos adquiridos tanto en el orden internacional
como nacional; asi como del plano de conciencia que en la actualidad los pueblos
indigenas tienen de si mismos y de su lugar en el entorno nacional, autoafirmando su
identidad como juridicamente diferenciada. Esto repercute en sus alcances practicos, al
poner a los pueblos indigenas en un plano diferenciado del derecho y al reconocer
doctrinalmente el pluralismo juridico.

En la medida en que no se incorporen como autoridad de aplicacién de toda politica
publica o privada que los afecte’’, nada garantiza la resolucién de los problemas de falta de
equidad que sufren, al no tener acceso real al control de

1. la propiedad y acceso a las tierras, a sus territorios y a la biodiversidad natural,

2. la propiedad de sus conocimientos tradicionales respecto a lo anterior y a los
usos que han mantenido hasta la actualidad,

3. la valorizacién de la contribucién que pueden hacer para la conservacién y uso
sustentable de la naturaleza y el ambiente,

4. la difusién y desarrollo propio de sus saberes con ese propdsito.

La expresién de “participacion” en el contexto de la consulta y no de la gestién, toma de

decision y control, es s6lo un eufemismo para ocultar el dualismo mediante el cual se

define por un lado a los pueblos indigenas como sujetos de derecho auténomos en los

procesos que los afecten, y por el otro, como poblaciones de menor capacidad, por lo que

deben ser consideradas apenas “beneficiarias” o “receptoras” (en el mejor de los casos) de
e e . 22

las iniciativas para su desarrollo™.

Los programas de cooperacion ofrecidos o financiados por las organizaciones solidarias
europeas no se escapan de este dualismo. EI hecho de seguir pensando en “grupos meta”
23 ... . ..

(target group”™, beneficiarios, receptores, etc.) y “equipos contrapartes”, sin integrar ambas

21 . - L .
En este sentido, los programas de cooperacién y acompailamiento deben ser considerados parte de las
politicas emergentes de nuestra sociedad, que los afectan.

2 En ocasién de una entrevista para concursar el cargo de Codirector Nacional del Programa DIRLI,
dependiente del Instituto Nacional de Asuntos Indigenas, pregunté al tribunal examinador por qué no habia
ningln indigena de la regién en donde se aplicaria el proyecto formando parte del equipo evaluador. La
respuesta del tribunal fue simplemente que para estos programas, los indigenas siguen siendo sélo
“beneficiarios”. Paraddjicamente, unas semanas después un grupo indigena “tomé” pacificamente la sede de
dicho instituto, en Buenos Aires, y uno de los puntos centrales que exigieron se cumpla fue “la inmediata
vigencia del derecho de participacién y consulta en todas las politicas que nos involucre” y “un presupuesto

acorde a las necesidades y demandas histéricas y actuales”.

3 . .
2 Observemos que este concepto, target, existe en funcién de un source, lo cual nos habla de una
direccionalidad de la cooperacién y no de una co-operacién. Mantener lingiiisticamente esta dualidad es



dimensiones en un nuevo concepto mds dindmico y de cuya dialéctica surjan las
problematizaciones de la realidad®, aleja a los pueblos indigenas del control real sobre los
proyectos y, més que eso, sobre las decisiones necesarias que llevan a la formulacién de
los mismos.

En este sentido, y reforzando las ideas que se estdn plasmando acd, una responsabilidad
muy clara de la cooperacion, serd la de fortalecer los procesos de gestion indigena,
mediante la ruptura de este dualismo y la redefinicion del concepto de “contraparte”. Esto
puede tener un cardcter identificador que diferencie claramente la cooperacion del Estado,
obediente a fines y propdsitos nacionales; de la cooperacién no gubernamental, que
responde a los intereses indigenas.

Los nuevos espacios de cooperacion deberan enmarcarse en el
horizonte politico que se esta construyendo en los ultimos
tiempos

Las reflexiones efectuadas en los dos titulos anteriores hacen referencia a definiciones
basicas que valen para su consideracion por parte de cualquier organizacion que de
alguna manera estd vinculada con los intereses de los pueblos indigenas, y no solamente
por las organizaciones solidarias involucradas en esta consulta. Al resaltar esto quiero
poner énfasis en nuestro compromiso politico, como miembros de la sociedad dominante,
en lograr modificaciones en ésta, acorde al avance de las presiones que los mismos pueblos
indigenas van ejerciendo, a fin de que la coherencia estructural de la cual hablamos,
encuentre un espacio histérico que determine las nuevas relaciones.

Es en este contexto que hallan un anclaje particular y redimensionado tareas que desde
hace tiempo atrds se van vislumbrando como significativas. La tnica garantia de que se
cumplan los derechos tltimamente adquiridos, estard definida por las contribuciones
colectivas que se puedan hacer en funcién de la apertura de espacios reales de participacion
y protagonismo y del respeto que la sociedad nacional debera ir reconociendo, hacia los
pueblos indigenas, como diversos y alternos.

Las expresiones de las leyes, convenios y tratados son s6lo manifestaciones de buena
voluntad. De ninguna manera reflejan un nuevo estado de situacién. El mismo estd por
construirse y en esa construccion los pueblos indigenas requieren de la alianza de los
grupos solidarios, pero ya no sé6lo al interior de sus comunidades, sino de la sociedad
nacional, que es donde se libran las nuevas batallas.

De esta manera adquieren particular resonancia las tareas de
1. lobbying,

2. asistencia juridica®,

mantener sus significados mds profundos vinculados a la dependencia y a la supremacia de uno sobre otros,
aunque mads no sea “porque uno envia algo al otro”.

24 ) .
Tema en el cual me detendré un poco mds delante.

3 El concepto de “asesoria juridica” obedece a una realidad limitada, en la cual los pueblos desconocen sus
derechos y es necesario que se desarrollen mecanismos de informacién y asesoramiento adecuados. En la
actualidad, con la gran difusion de los derechos adquiridos y la participacion activa de muchos dirigentes en



3. desarrollo de redes de informacion y nodos de documentacion,
4. apoyo logistico para la estructuracion de articulaciones indigenas.

No estd de mds decir que es necesario crear y sostener instancias de defensa, 4gil difusion
de la informacién, gestion y presion nacional e internacional que actiien como facilitadoras
en los procedimientos ante las diversas autoridades de aplicacion de los nuevos
instrumentos legales y en las negociaciones vinculadas al desarrollo de intereses externos
en el ambiente chaquefio.

Caen arracimados los ejemplos. Uno muy significativo es el que estd vinculado con los
proyectos hidraulicos sobre la cuenca del rio Pilcomayo. Los organismos trinacionales
olvidan que el objetivo inicial de todas sus acciones es el mejoramiento de la calidad de
vida de los habitantes. La priorizacién de acciones ajena a los intereses de los pueblos
indigenas y de dudosa fundamentacién ambiental, deja traslucir que otro tipo cuestiones
motiva las acciones. La estructuracion de un organismo indigena es el paso inicial clave
para la defensa de los derechos indigenas bdsicos sobre el ambiente. Sin embargo, no
basta.

1. Por una parte esta estructuracién se puede llevar a cabo en la medida en que la
informacion de base y acerca de las intenciones y proyectos trinacionales llegue a
los interesados, para lo cual es necesaria una red muy bien entramada de
informacion y un acceso rapido a los centros de produccién de esa informacion.

2. asimismo, es necesario facilitar el intercambio entre los pueblos afectados, pues
dado que se trata de una realidad de cuenca, los impactos pueden ser diferentes,
pero a la vez se integran unos con otros (por ejemplo, la contaminacién, o la
interrupcion de las migraciones de los peces).

3. Por otro lado se hace necesaria una asistencia legal inmediata. No se trata ya de
“asesorar” acerca de los derechos adquiridos. Al no dar participacion activa a
los pueblos de la cuenca Pilcomayo en la definicién y gestién de lo que se proyecta,
se violan tratados de caricter internacional. Este es el momento de actuar, lo que
significa en términos juridicos, iniciar acciones legales contra los Estados
nacionales involucrados, para lograr el real cumplimiento de la ley.

4. Paralelamente, se necesitan acciones al interior de los organismos nacionales que
puedan modificar las intencionalidades no claras de estos proyectos, dando lugar a
los intereses de los pueblos indigenas. En este mismo orden, se hace necesario
determinar qué tipo de intercambios politicos internacionales se estdn haciendo, al
negociar al mismo tiempo derechos sobre las aguas del Pilcomayo y definiciones
acerca de la represa de Corpus sobre el Parand medio. Para ello una accién de
lobbying nacional es de caricter urgente.

5. Finalmente, se deberd pensar en el lobbying internacional necesario al interior de
las organizaciones que se comprometan con la financiacion de este tipo de obras
(Unién Europea, Banco Mundial, Banco Interamericano de Desarrollo, etc.), a fin
de condicionar el apoyo a resolver realmente la cuestion de la calidad de vida de los
habitantes, y no a brindar recursos de facil acceso a las empresas constructoras

la gestion de los mismos, se plantea el caso especifico de exigir y defender tales derechos mediante acciones
legales civiles, penales y administrativa. Tal situacién novedosa y ya requerida fuertemente por diferentes
comunidades, exige una revision de los conceptos de cooperacidn en este sentido y la estructuracién de
mecanismos de asistencia legal de que faciliten la accién juridica apropiada a cada jurisdiccién.



Otro ejemplo del mismo orden es el de la Reserva de Biosfera Riacho Teuquito,
reconocida como tal por la UNESCO, pero llamativamente sin la participacién de los
pueblos indigenas que la habitan.

Puede pensarse también en el proyecto de gestion del territorio de las 150.000 ha de la
regién del Bermejito (Chaco), y atin en la reserva de las 220.000 ha del Impenetrable.

Un ejemplo mas de estas acciones articuladas es el necesario apoyo a la resolucién de la
problemadtica de tierras en la provincia de Salta (Fiscales 55 y 14; caso de la Finca Los
Cordobeses, la venta de tierras a colonos menonitas del Paraguay, en tierras reclamadas
por el pueblo wichi de la region del rio Tonono).

En este sentido, las organizaciones que se solidarizan con las problemadticas de los pueblos
indigenas y que se hallan vinculadas a los estamentos del poder politico, deberian revisar
sus estrategias de colaboracion. Cada espacio que exista en este sentido, debe ser
aprovechado de manera plena, pues se trata de coyunturas que pueden definir las acciones
de las maneras mds impredecibles. No podemos pensar en perder esos espacios, ya que los
intereses de actores ajenos a la region que habitan los pueblos indigenas, son muy grandes
y juegan un rol de mucha significacién cuando se los mide en términos financieros.

Dada la realidad compleja de las organizaciones que estdn colaborando y acompafiando a
los pueblos indigenas en estos procesos, un lobbying entre las mismas también es
determinante, a fin de facilitar la estructuracion real de redes de informacién multinodales,
que aporten sus contenidos a los mismos indigenas que tiene que ejercer sus derechos y
defender sus intereses, mds alld de las identidades institucionales a las que se hallan
vinculados. Asimismo, este lobbying deberia contribuir a que los mismos indigenas sean
fuente de informacién y nodos de la red, rompiendo definitivamente el dualismo que se
expresa al hablarse de “grupos meta” y “equipos contraparte”, como ya mencionara en el
punto anterior.

La construccion del conocimiento para la resolucion de las
situaciones-problema que convoca a la cooperacion, no puede
ser ajena a las construcciones de los propios actores indigenas

Los pueblos indigenas han desarrollado, a lo largo de su historia, saberes suficientes para
resolver los problemas que las relaciones con el medio o con otros pueblos les planteaban.
Los procesos de conquista y dominacion, y luego las nuevas relaciones construidas a partir
de las interacciones con el capitalismo y con la constitucién de los Estados modernos’;
han modificado el valor y eficacia de estos conocimientos.

Tal vez por ingenuidad, acriticidad o desconocimiento, las organizaciones de ayuda y
cooperacion han dado significativa prevalencia a sus propias formas de percibir las
necesidades y de resolver los problemas que estas generan, muchas veces desconociendo
las formas y saberes de los propios pueblos indfgenasN.

26 En nuestro caso, el Estado Argentino, y los Estados Provinciales.

*" En el marco de la investigacion participativa y de la educacién popular, en la década de los afios 80 se ha
abierto una profunda polémica acerca de las motivaciones que llevaron (y aun llevan) a las organizaciones de
ayuda a imponer, critica o acriticamente, sus modelos de resolucién ante los problemas que, muchas veces,



El hecho de reconocer que el otro es un sujeto no sdlo pasible de “ser conocido”, sino de
ser cognoscentezg, con formas de conocer y contenidos de sus conocimientos vélidos para
resolver sus relaciones con el mundo, a partir de sus experiencias; implica un cambio
radical de paradigma.

Esto, que se traduce en una ruptura epistemoldgica, trasciende necesariamente el enfoque
hasta ahora corriente de “participaciéon del indigena” o “instrumentacién de técnicas
participativaszg”, en donde el indigena es convocado a participar y sus aportes son tomados
como “insumos” para la reflexion y la elaboracidn posterior de los datos y las propuestas.
Sobreabundan los ejemplos de “diagndsticos participativos” empleados para obtener datos
que seran procesados de modos tradicionales. Muchas veces los indigenas mismos se
sienten “usados” por los técnicos, que sélo toman en cuenta la informacién aportada sin
darles lugar en el proceso de descubrimiento e identificacion del problema, limitdndose
ellos a “responder” a lo que se les pregunta, sin comprender por qué se les pregunta eso y
no otra cosa c31ue para ellos tal vez seria mds apropiado para resolver la situacién
problematizada 0.

Profundizando un poco mds, podria decir que la instrumentacién de estas técnicas oculta el
proceso mismo de construccidn de un conocimiento, en tanto es el técnico quien define qué
es informacién y qué no lo es, cudles son los datos necesarios para la construccién del
objeto de investigacion, cudl es la definicion pretedrica de dicho objeto, como se obtienen
esos datos, como se miden o evaldan, como se interpretan, con qué categorias, con qué
variables se trabaja, sobre qué unidades de andlisis, como se valida el conocimiento
producido, a partir de qué indicadores.

Tal ruptura supone una actitud critica hacia las estructuras y categorias de conocimiento
usadas, dado que presuponen una racionalidad ajena a la de los pueblos chaqueifios.
Concomitantemente, también serd critico el empleo de herramientas e instrumentos, tanto
de recoleccidn de la informacion, como para la construccion del dato y su procesamiento.

Un modelo de participacidén, desde este planteo paradigmdtico, implica un proceso
colectivo de construccion de conocimientos, en donde el aporte técnico o el
acompafilamiento reconoce que los saberes locales constituyen dimensiones
epistemoldgicas diferentes; pero no por ello menos valiosas o inapropiadas para
problematizar la realidad o resolver los problemas.

En otras palabras, no es que vamos a llamar a los indigenas a que nos cuenten lo que
saben, sino que nosotros estaremos compartiendo las experiencias y descubriendo en
sus saberes, intuiciones o sistematizaciones de las experiencias, formas diversas de
resolver los problemas y, mas atin, de problematizar la realidad.

ellas mismas consideran claves. No es ajeno a estos conceptos el hecho de que en estas relaciones se
reproduce la relacién de dominacién sobre las sociedades indigenas. En el documento “Asuntos ...” se ha
ahondado un poco en el debate.

28 . . .
Constructor de conocimientos, histéricamente determinado.

29 . L L .

Que se confunden muchas veces con investigacion participativa, motivo por el cual yo he optado por no
usar este Ultimo concepto en mi andlisis, sino el de “investigacién comunitaria”, al cual se le afiade el hecho
de que la investigacion se plasma sélo en funcién del desarrollo de necesidades emergentes del grupo.

3% Son abundantes los ejemplos de “procesos participativos” en donde los indigenas contestan una serie de
preguntas, imaginando un determinado “proyecto” y luego, cuando el proyecto comienza a desarrollarse, se
sorprenden, pues no tiene nada que ver con lo que ellos imaginaban. EI debate sobre las cuestiones de
consulta, participacion, y protagonismo en la gestidn, ya tratado arriba, se enmarca epistemoldgicamente en
este contexto.



El lugar de quienes cooperamos serd, precisamente, descubrir, producir o ahondar junto
con la gente, instrumentos y técnicas apropiados para el desarrollo de sus propias
epistemologias, de modo tal que nuestra participacion sea realmente eficaz para los fines
propuestos por ellos, desde los campos profesionales y disciplinarios a los que
pertenecemos. Sin lugar a dudas, esto implica una critica hacia la validez y eficacia de
nuestros propios instrumentos y técnicas, que debera ser resuelta en la dialéctica presente
en los modos propuestos de relacion con la gente.

La construccion del conocimiento para la resolucion de las
situaciones problematizadas impone asumir una actitud critica
hacia lo cotidiano.

La vida cotidiana nos “acostumbra” a ver las cosas de una manera tal que todo nos parece
“normal”. Son normales las relaciones ecoldgicas, econdmicas, politicas, culturales, tal
como se las ve diariamente. Todo lo que ocurre, ocurre naturalmente. De esta manera se
va construyendo un mito de la realidad como “natural”. Es natural que haya pobreza, que
el indigena sea discriminado, que se le pague menos en las fincas, que los servicios de
educacion o salud sean precarios, que sus tierras (aun las que tienen en propiedad) sean
ocupadas ilegalmente, que empresas madereras corten sus algarrobos a cambio de un poco
de mercaderia sobrevaluada, que la mercaderia esté sobrevaluada, que se desarrollen
proyectos sin ser consultados, que los politicos en dias de eleccién los obliguen a votar por
uno u otro.

Cotidianamente escuchamos decir con respecto a situaciones como las mencionadas “esto
es ast, no hay caso, no va a cambiar”, o, ante el fracaso de una gestion “ya sabiamos que
no lo ibamos a lograr, siempre es igual”. Recuerdo en una oportunidad, frente a las
negociaciones que los lideres tobas de Sombrero Negro (Formosa) estaban haciendo por
las tierras, parecié que todo fracasaria, que no lograrian que se reconozca la unidad de la
organizacion (la mas grande de la provincia, lo cual significaba un peligro politico latente)
para un titulo dnico. La gente estaba realmente desanimada. Vino un lider religioso que se
oponia a este proceso (€l crefa que las tierras tenian que ser para la iglesia y no para la
asociacion de comunidades) y nos dijo: “Los felicito, han caminado mucho, ldstima que
los blancos no los van a escuchar, ellos son asi, no escuchan nunca”. Fue el golpe que se
necesitaba para descorrer el velo de lo cotidiano y descubrir que esa realidad no
es”’normal”, sino que obedece a una ldgica ajena a la gente y a una determinacion histdrica,
y por lo tanto es transformable. A partir de ese momento los dirigentes no aceptaron mas
negociaciones e impusieron de tal modo sus intereses sobre el territorio que el Estado
provincial tuvo que dar una respuesta concreta y acorde a las exigencias. El mismo grupo,
en la actualidad ha negado la entrada de camiones de los partidos politicos para llevar a la
gente a las elecciones de octubre del 2001, descubriendo, nuevamente en lo cotidiano y
normal del “llevar a la gente”, la base de la corrupcién del proceso democritico: la
imposicion de boletas electorales a cambio del “favor de llevarlos a votar”.

Estos pocos ejemplos de la “naturalidad” de las relaciones nos muestran la existencia de un
modelo acritico de conocimiento de la realidad que resulta de la conquista y de la
dominacidn capitalista. Las relaciones sistémicas y causales que existen entre los diversos
hechos de la realidad no son percibidas. Tampoco el mito logra legitimar el orden de



relaciones histéricamente determinadas desde la conquista y la instalacion del capitalismo
regional®’.

Los pueblos indigenas fueron desarrollando estrategias de sobrevivencia frente a estos
hechos, subsumiéndose a los modelos impuestos y haciendo de lo violento y lo extrafio,
algo cotidiano y propio.

Sobran ejemplos de injusticias cotidianas en los cuales uno podria imaginar que el
desenlace seria la violencia fisica o un “levantamiento”, al mejor estilo de principios del
siglo XX. Sin embargo, como tnica reaccion se percibe, en algunos casos, apenas un
“malestar” frente a la injusticia, y una aceptacién de esa realidad como “la realidad’**.

Nuestra participacion en la construccién de un nuevo conocimiento, necesariamente
debe actuar como facilitadora de elementos de analisis y de informacion, de modo tal
que se mude lo cotidiano en extrafio. El analizar las situaciones actuales y las razones y
procesos histéricos que llevaron a la actual realidad, aporta los instrumentos basicos para la
produccién de competencias colectivas que permitan modificar las actuales circunstancias
y apropiar modos de adaptaciéon mds eficientes, ante las realidades tan cambiantes de
nuestra era. Es decir, que en la medida en que la gente pueda identificar las relaciones
sistémicas, causales y estructurales que dan lugar a tales “cotideaneidades”, estard en
mejores condiciones de estructurar nuevas estrategias para la accién transformadora, a
partir de una apropiacion del poder politico aportada por el conocimiento construido
colectivamente. De este modo nuestra participaciéon adquiere una dimensidn politica
inalienable.

Para mi fue impactante ver como, en pocas horas, los lideres wichi de la zona de Ingeniero
Juérez, se organizaron para obtener informacién critica acerca de la Reserva de Biosfera
Riacho Teuquito, en cuanto se enteraron de que estaba en vigencia el proyecto. Sabian del
proyecto, y lo asumian como algo sobre lo cual no podian hacer nada. Sin embargo,
cuando se pudo hacer la critica a la legislacion correspondiente, elaboraron dos propuestas
concretas que hacen a la ruptura epistemoldgica de lo cotidiano:

1. encargar a un especialista una demanda formal ante las autoridades
correspondintes,

2. proponer como pauta de cooperacion que se apoye econdmicamente y con
capacitacién y monitoreo a uno o varios jovenes de las comunidades, para que
puedan tener una mirada critica sobre las acciones corrientes del gobierno y de los
partidos politicos, a modo de “acompafiantes indigenas”, ya que los viejos lideres
(con quienes estdbamos reunidos ese dia), al tener cargos publicos, no podian
hacerlo, pues estdn obligados por las alianzas y afinidades partidarias.

3! Recuerdo el relato de un mito creacional, contado por un wichi de Embarcacion, Salta, en el cual se
legitimaba el sistema de distribucién de bienes entre “los blancos” y los indigenas, como parte de la
“normalidad” que da lugar a la vida.

32 Basta s6lo con entrar en un almacén de pueblo, si hay indigenas esperando que se los atienda, en cuanto
entra un “blanco”, sea quien sea, se lo atiende primero. Nadie reacciona, nadie protesta, nadie se va a otro
almacén. “Nadie” es lo cotidiano, es esa “normalidad” que necesariamente debe sufrir una ruptura critica
antes de que se logre problematizar la realidad para resolverla o para construir nuevos conocimientos sobre
ella.



Con este udltimo caso podemos destacar que la construccién de conocimientos que
resuelvan las situaciones problema no estd detenida solamente porque “lo cotidiano la
demora”, sino que se reconoce que una mirada critica sélo es posible hacerla desde un
espacio de libertad, que no existe actualmente por la gran dependencia de los recursos
economicos del Estado (como insumos externos). Los organismos solidarios tendrdn que
analizar, en este sentido, qué rol les toca jugar frente a la propuesta concreta de “apoyar
acompaiantes indigenas”. Cosa que rompe singularmente, a su vez, con la dicotomia
“beneficiarios — contrapartes” ya expuesta.

El cambio epistemolégico implica un cambio en la construccion
de los problemas que debe definirse desde un paradigma
ambiental

En este punto quiero reiterar lo ya expresado en el documento “Asuntos...”, ya que en las
discusiones del Taller de Octubre en Nu Pora y en las respuestas obtenidas del proceso de
consultas de seguimiento, no se ha visto que se le haya dado el lugar que, creo, merece,
dada la compleja realidad del chaco y las variadas y contradictorias iniciativas para el logro
de un “desarrollo sustentable” del chaco.

La bisqueda de comprension y resolucion de las problemadticas ambientales en el contexto
de las unidades ambientales™ que aparecen en el chaco, nos muestra que las politicas
globales, ya sea de orden nacional o trinacional, si bien pueden orientar para la definicién
de lineamientos globales, no ofrecen espacios reales de resolucidon. Esto es debido a que
las realidades sociales, politicas, jurisdiccionales e histéricas que viven las poblaciones
indigenas divergen de acuerdo a los limites artificiales impuestos por las divisiones de la
Nacién y de los paises vecinos. Sin embargo, la interrelacion que se establece entre las
disfuncionalidades al interior de las unidades ambientales, obligan a la bisqueda de
resoluciones graduales, autdnomas entre las unidades, pero interactuantes en tanto realidad
compleja que representa el ambiente chaquefio como unidad mayor. Dicho en otros
términos: la bisqueda de resoluciones de estas problemdticas implica una interaccién entre
las soluciones locales (micro) y las estructuraciones macro ambientales.

Superadas las limitaciones conceptuales que representa el abordaje de un nuevo paradigma
de cooperacion y acompafiamiento, caben algunas orientaciones acerca de los “problemas
ambientales” que podemos observar en el chaco argentino, vinculados a los pueblos
indigenas. Estas orientaciones deberdn ser leidas a partir de la elaboracion de categorias de
andlisis que trascienda los modelos occidentales corrientes, como expresdramos en los
puntos anteriores, y por ello, en una construccién colectiva.

1. Muchas veces los problemas ambientales chaquefios superan los limites de un
territorio o de un grupo social.

2. Emergen casi siempre como correlato de una irracionalidad ambiental (en tanto las
demandas sociales son superiores a las posibilidades del medio).

33 . - - . -
Entendemos por “unidad ambiental” al sistema de asentamientos en el que se establece la relacién
ambiental (sociedad — naturaleza) con una determinada racionalidad.



3. A veces la irracionalidad consiste en la segmentacidon politica o territorial que
afecta, desestructura o fragmenta unidades sociales, territoriales o ambientales
l6gicas.

4. En la medida en que no se intente resolver las irracionalidades referidas en las
unidades ambientales afectadas, los problemas podrin exceder sus limites y afectar
a otras unidades. Esto se ve con mucha claridad en las relaciones entre los pueblos
de las cuencas hidrograficas.

5. El conjunto de acciones de manejo para la solucién de los problemas ambientales
debera procurar inicialmente la mejora de los problemas al interior de cada unidad
(endbégena), buscando la autonomia, pero atendiendo a las relaciones fuera de la
unidad. Nuevamente el caso de las cuencas aparece como paradigmdtico para
comprender el alcance de esta dindmica.

6. No es posible pensar en la resolucion de problemas ambientales sin formas
participativas, en donde las definiciones del problema y la distribucién y el control
del poder esté en manos de los actores involucrados, y en donde los pueblos
indigenas actualmente son un actor mds, a quienes optamos por acompafiar, pero no
necesariamente un actor inico o, como en muchos casos se asume acriticamente, el
actor central.

7. Los objetivos de la resolucién de los problemas ambientales no pueden ser
pensados en términos de una légica de producciéon de mercancias con valor de
cambio; sino que deben admitir finalidades ambientales, es decir, fines ligados al
logro de la estabilizacién sistémica de la unidad ambiental, sin subsidiaciones
externas; es decir, con el logro de autonomias ambientales que se desenvuelvan
desde una dindmica histdrica.

8. Es necesario tener en cuenta los insumos disponibles en cada unidad, para lograr un
manejo mas o menos autonomo de los mismos. Saber por ejemplo cuanta materia y
energia existe, cuanto y qué tipo de conocimiento sobre la misma, cémo potenciar
eso ambientalmente, en términos racionales, enfocados principalmente a satisfacer
las demandas internas. En este sentido, la incorporacion de criterios productivos
ajenos y especialmente los procesos de “modernizacién” ** de los sistemas
productivos, han sido acontecimientos distorsionadores, que han desplazado y hasta
destruido los sistemas propios, llevando en la mayoria de los casos a un
enajenamiento de los medios y de los modos de producciéon ambientalmente
racionales, en el contexto del chaco.

9. Esto dltimo, de alguna manera, se traduce en que el propdsito central de la
cooperacidn, en un marco sostenible, no puede ser seguir ofreciendo cosas, sino
promover el mejoramiento de la calidad de vida desde los conceptos propios y
desde los recursos propios.

10. Es necesario discutir y probablemente reelaborar la funcionalidad (en tanto rol
regional que cumple) real o posible de la unidad ambiental en el contexto politico
en que se halla inserta (municipio, provincia, etc.) e histérico que la determina.

** En términos de “Modernidad” histérica, que entiende que los fendmenos y procesos sociales son resultado
de la voluntad, dominio y decisiones individuales; en el marco de una ideologia evolucionista, con una fe
ciega en la idea del progreso, entendido como un proceso ilimitado de crecimiento que asegura el
mejoramiento constante y sostenido de las condiciones materiales de la vida. Asi, la Modernidad es vista
como el inicio de una era de prosperidad, libertad individual y ampliacién infinita de las potencialidades
humanas a partir del desarrollo tecnolégico y cientifico.



11. La subsistencia sostenible local y regional deberia ser el primer objetivo productivo
de todo planteo, especialmente en aquellas zonas que atlin estdn caracterizadas por
la complejidad ecoregional dada por una riqueza bioldgica y ambiental =
significativa. En estos casos, la produccion comercial y la incorporacién de nuevas
formas de produccién deberia estar sujeta a una dindmica cuya racionalidad apunte
a la sostenibilidad del sistema.

12. Deben considerarse, evaluarse y probablemente reformularse las tendencias
histéricas de cada unidad. Se deberd apreciar qué destino o viabilidad tienen o
pueden tener las actuales tendencias y de qué manera éstas se hallan histéricamente
condicionadas y como es posible abordarlas o transformarlas.

13. Hay que considerar la generacion de politicas locales en torno a lo que se puede
vislumbrar como modelos de dependencia local (valoracién de las relaciones
polarizadas entre una unidad y un centro determinado).

14. Debe plantearse de manera estratégica el logro de autonomias funcionales,
energéticas y epistémicas de las unidades ambientales; y analizar como esa
autonomia mejora la calidad de vida y se hace sostenible.

Estas orientaciones, lejos de ser la base de una politica ambiental; son aportes minimos en
las instancias de discusion y andlisis que se debe hacer participativamente, a partir de las
problemadticas planteadas por los mismos actores indigenas; en coherencia con otras ideas
mencionados mds arriba.

La estructuracion de organismos indigenas debe ser una meta
clara de la cooperacion.

Ligado, y tal vez como resultado sistémico del proceso de construccion de nuevos
conocimientos y a la critica de lo cotidiano, dentro de un cambio de paradigma, se hallan
los procesos de “empoderamiento36” por parte de los pueblos indigenas; a partir de los
cuales se logre la apropiacién de los medios de decision o la participacién activa en éstos.

No es ajena a la realidad actual, la estructuracion de instancias organizativas de fuerte
caracter politico. Pueden mencionarse organizaciones como Lhaka Honhat, la Asociacion
de comunidades tobas del Oeste de Formosa, la Intercomision de las dieciséis comunidades
Pilaga, La Iglesia Unida Toba y sus varias ramificaciones, la Asociacién Meguesoxoshi, la
Comisién de Pueblos Indigenas de la Cuenca del Pilcomayo, COPIRECHA®’. También es
dable mencionar organizaciones indigenas vinculadas al quehacer estatal, como los
Consejos de Caciques, en Salta y el CAPIL.

Esta realidad testimonia un progreso intenso en la estructuracién del poder politico que
potencia el desarrollo de la autodeterminacion y los procesos autogestionados sobre
vinculos sociales e intereses fijados territorialmente. En este punto la cooperacién ha
tenido un lugar significativo y distintivo. Por ello, no puede dejar de ser una meta clara el

35 Iy . o L .
En tanto la relacién que establece la sociedad indigena con el mundo natural, mediatizada por técnicas,
métodos, usos y conocimientos.

36 “Empowerment’.

37 A e T
Adun con las criticas que se le puedan hacer con respecto a la ilegitimidad de su creador.



apoyar los procesos de articulacion de las organizaciones indigenas, en funcion de la
potenciacion de las experiencias de protagonismo en la definicién critica de sus propios
destinos.

Por distintas vias, los Estados Nacional y provinciales estdn ahondando en la aplicacion de
politicas para el “desarrollo” de la regién chaquefia. A pesar de los acuerdos y
compromisos que internacionalmente se han tomado, con respecto a la participacion
indigena en los proyectos; éstos son s6lo consultados como beneficiarios cuando los
mismos han sido ya elaborados. Cabal ejemplo de esto son proyectos tales como el
Programa DIRLI, el Plan Maestro para el Mejoramiento de la Calidad de Vida de los
Habitantes de la Cuenca del Pilcomayo (ambos financiados por la Unién Europea), el
Proyecto de Dique Interceptor en la baja cuenca del Pilcomayo, el Proyecto Caipiipendi, en
la alta cuenca del Pilcomayo, la Reserva de Biosfera Riacho Teuquito (en proceso de
biisqueda de financiacidn, a través de programas del Banco Mundial y capitales europeos),
el Diagnostico del Parque Chaquefio (ya finalizado, con financiacién de la UE), la Reserva
Indigena del Oeste de la Provincia de Chaco, la Reserva Ecolégica de Fuerte Esperanza
(que afecta a la anterior) ; por s6lo mencionar los de mayor porte. En ningtn caso los
pueblos indigenas han sido convocados para el disefio de estos proyectos. En algunas de
las oportunidades no se tenia conocimiento de que el proyecto se aplicaria sobre
propiedades privadas indigenas. La participacion en los Planes Operativos Globales de los
programas financiados por la UE, cuando hubo, fue sdélo de consulta, a modo de
“beneficiarios que opinan acerca del planteo hecho por los técnicos”.

Frente a esta situacion de irregularidad respecto a los derechos adquiridos mediante el
Convenio 169 y al grado de conciencia que actualmente se posee acerca del derecho a la
autoadscripcién y a la autodeterminacién, grupos como los pueblos de la cuenca del
Pilcomayo, han comenzado a organizarse y a analizar criticamente su situacion. Estos
procesos cobran vigor en la medida en que pueden ser apoyados. Nuestro rol es
facilitador de dispositivos criticos, no manipulando la formulacién de estrategias, sino
aportando informacién y elementos de analisis que coadyuven a la construcciéon de
conocimientos propios, favoreciendo el protagonismo y la estructuracion de instancias
de poder que negocien con los organismos correspondientes, a un mismo nivel de
autoridad y legitimidad.

Debe evitarse que “las redes caigan sobre los indigenas”

En los dltimos afios estd ocurriendo un fenémeno particular: La conformacién de redes de
grupos solidarios. En muchas oportunidades se puede vislumbrar que los pueblos
indigenas siguen siendo interpretados como ‘“beneficiarios”, antes que ‘“protagonistas” o
“actores” en los procesos planificados y, de hecho, no participan activamente en las
relaciones dindmicas de estas redes, sino que son convocados en el plano de la “consulta” o
como miembros sueltos que serdn “capacitados” segtn los criterios ya establecidos o
acordados entre sus miembros previos a la incorporacién de indigenas a la misma™.

Los diversos grupos solidarios que han trabajado durante afios en forma independiente o
individual, fueron conformando a lo largo de los dltimos afios redes de cooperacién y de
articulacion, con el objetivo de optimizar la utilizacién de recursos humanos, materiales y

¥ Como aparentemente es el caso de AVINA, segtin puede verse en la documentacién de Samaipata, 2001.



de conocimiento. Este tipo de acciones, hasta ahora, no les ha dado el lugar que en otros
dmbitos han ido logrando los pueblos indigenas. En muchas oportunidades se trata de
redes de coyuntura que se desarrollan en paralelo con las estructuraciones que los mismos
indigenas estan desarrollando, en funcién a coordinar y articular sus intereses.

Los programas de cooperacion tendrian que estar atentos a estos modelos superactorales
que se arman por encima de los pueblos indigenas; casi como “grandes hermanos™, que
entienden que su rol es ir diciendo a la humanidad qué hacer y qué no hacer, desde una
vision “superadora” de las problemadticas puntuales.

El desarrollo de estas redes deberia incentivarse en la medida en que se asuman como un
actor mas en el debate, incorporando en la estructura de articulacién a las organizaciones
indigenas en el mismo plano de discusion, es decir, incluyéndolas en la definicion de los
propésitos de arranque de las redes.

No es posible imaginar una propuesta de acompahamiento de
modo individual o desarticulada

En el Taller de Octubre en Nu Pord, se produjo una extrafia situacién, en la que se
polarizaron las “formas de cooperacidon” en “individuales” y “trabajos en equipos”. Digo
que es extrafia esto, porque, analizando con mayor profundidad los documentos elaborados
y las experiencias de todos los participantes, en ningin momento es posible percibir esa
polarizaciéon como real. Me voy a hacer eco, en estas lineas, de lo expresado en la carta
conjunta de Pan para el Mundo y Misereor, de 9 de octubre del 2001.

Sin dudas existirdn casos ajenos a este proceso, en que actores individuales pretenderdn
acciones individuales. Podemos ver por ejemplo, la presencia de algunos “misioneros” de
iglesias de variadas tendencias, estableciéndose en medio de una comunidad, con el
proposito de “evangelizar” o de “ayudar” con algunas dotaciones de insumos (mercaderias,
ropas, medicamentos).

Pensando en la seriedad del compromiso asumido por todos los participantes de esta
consulta, en ningln caso es perceptible una tendencia de esta indole. Mads atin, haciendo
énfasis en la complejidad de la realidad de los pueblos indigenas y de sus procesos de
articulacion y apropiacion del poder politico, seria impensable un modelo individualista de
cooperacion que atienda a esta realidad.

Sin embargo, es posible distinguir entre diversas formas de articulaciéon. En algunos casos
se pone énfasis en la coordinacion de acciones y reflexiones sobre la prictica entre equipos
medianamente estructurados y con algunas pautas ideoldgicas en comun. Es notorio, por
ejemplo, el proceso ya referido de los equipos de la ruta 81 (Salta y Formosa), en busca de
espacios nuevos de coordinacion. También notorio es el trabajo en colaboracién entre
Asociana y Fundapaz, en los lotes fiscales 55 y 14.

Otro proceso de articulacién valioso que ya hemos citado, es el que se estd dando a partir

de la articulacién de los pueblos de la cuenca del Pilcomayo, en donde la coordinacién de
: . 40 2 . . . . ,

actores no indigenas™ estd obedeciendo a las dindmicas que los mismos indigenas van

3 Me refiero al personaje de la novela de Orwell, 1984.

0 Asociana, CEDCAPI-UBA, FUNGIR, Programa DIRLI, APS-CERDET.



desarrollando. Concomitantemente con este proceso, se podria mencionar otra forma
interesante de articulacion: a partir de la insercién directa (aunque no como miembros) en
las comunidades y asociaciones indigenas, a partir de las cuales se opera y se ve regulada
la intervencion por los mismos indigenas. Es posiblemente el caso de uno de los miembros
de FUNGIR, en su relacién con algunos grupos del Oeste de Formosa, sobre el Pilcomayo.

Un caso mas es el de la intervencién en organismos mixtos, como la Comisiéon Mixta
Interministerial y la CATI, en Chaco; en donde participan articuladamente organizaciones
de apoyo (ENDEPA, Equipo Menonita, JUM), organizaciones indigenas (Asoc.
Meguesoxoshi, Asoc. Forestal de Comandancia Frias) y representantes del estado
provincial. La trama supracomunitaria se arraiga en las experiencias comunitarias e
institucionales.

Todos los casos manifiestan peculiaridades propias. Unos establecen redes por afuera de
los pueblos indigenas, en funcién a ellos; otros las establecen al interior de los mismos,
siendo su marco de relacionamiento el de las comunidades y organizaciones indigenas y su
operacion hacia los equipos, en funcidn a los procesos internos que se siguen.

En ningun caso se trata de acciones ajenas o desarticuladas de las organizaciones de base o
de intervencién. En todos los casos hay coordinacidn, ya sea con las entidades indigenas o
con los equipos de apoyo.

El respeto a las diferentes modalidades estd necesariamente vinculado con el deseo de
lograr una construccion comun de cooperacion a partir de las diversidades; enriqueciendo
de esta manera los conceptos y las pricticas.

La discusion sobre el planteo de ”indicadores” y PME debe
orientarse por las construcciones participativas de
conocimientos

Dado que los modelos de planificacién, monitoreo y evaluacion (PME) son una
preocupacion constante entre las organizaciones que se solidarizan con los pueblos
indigenas, la discusion sobre este planteo y la definicion de “indicadores” que orienten
estos momentos de la cooperacion, no puede ser ajena a las construcciones participativas
de conocimientos que mencionaramos.

Corrientemente los indicadores que se desarrollan responden a nuestros presupuestos de
lo que es el proceso que se estd acompafiando y de cémo éste manifiesta grados de
madurez y, si se quiere, capacidad de autodeterminacion de las acciones que lleva a que los
pueblos indigenas sean sujetos de su propio desarrollo y autogestionen los quehaceres
concretos vinculados a la produccién, el ambiente, la salud, la educacién (para nombrar
s6lo las cotideaneidades mas significativas).

La estructuracién de organismos indigenas articulados entre si, como meta principal en las
politicas de apoyo, encuentra un profundo significado en la apertura de estas instancias al
disefio participativo y dindmico de planificaciones, estrategias de monitoreo y de
evaluacion periddica de los pasos que se dan, en campos mas amplios y politicos. En el
monitoreo y evaluacién deberd incluirse necesariamente el lugar, roles y funciones de las



organizaciones que prestan el apoyo o que estdn acompafiando, ya que son los pueblos
indigenas los que deberdn definir quiénes caminardn con ellos y como. De hecho, no estd
de mas resaltar que son ellos quienes deberan llevar adelante estos pasos, desde sus propias
categorias de andlisis; para lo cual la estructuracién de organismos supracomunitarios es
clave en funcion del desarrollo de una visién histérica regional y “empoderamiento”
politico critico.

Para trascender la mirada que hacemos desde nuestro eje, podemos preguntarnos algunas
cosas que tal vez resulten un poco tedricas, pero que es necesario abordar en algiin
momento. Me refiero a la necesidad de definir estos aspectos de autodeterminacioén y
autogestion (que serian las palabras claves de los indicadores) a partir de la articulacion de
dos componentes dindmicos:

1. el fundamento teleoldgico del arquetipo social de los pueblos indigenas (que de
hecho, no es un colectivo comtn),

2. los componentes aleatorios, incontrolables, exdgenos de alguna manera, que alteran
ese fundamento.

Al hablar del “fundamento teleoldgico del arquetipo social”, estamos haciendo mencién
al modelo propio de persona y sociedad que los diferentes pueblos indigenas imaginan o se
representan como propuesta de vida, como objetivo de su sociedad, como modelo de sus
personas. De alguna manera se trata de como se ven a si mismos desde donde estin
parados, y hacia dénde quisieran llegar como individuos y como pueblos.

Pensando en términos de la organizacion, nos referimos especificamente a los procesos de
“disefio”, “construccién” y “conduccion” del modelo de organizacién de la sociedad que
los propios actores desarrollan. Se trata de un componente inicialmente endégeno y
absolutamente territorial, en tanto no tiene sentido como modelo tedrico o ajeno a su
enclave espacial.

“Disefio”, en el sentido de que hay una pre-percepcién de lo que se quiere, sin lugar a
dudas basada en estructuras cosmovisionales complejas, que soportan el significado que se
le da a la vida y, por lo tanto, a la sociedad humana (indigena). Esta pre-percepcion estd
dada por las tradiciones*' y las determinaciones histéricas emergentes de las experiencias
del pueblo con los procesos de conquista, colonizacion e incorporacién dentro de las
estructuras del capitalismo.

“Construccion” en tanto la organizacion social no es algo dado, sino que va resultando de
procesos sociales e histéricos complejos en donde entran en juego las pre-percepciones
mencionadas; dindmicas variadas, como la de la nivelacién y control del poder, la
distribucion de bienes; la voluntad de ciertos individuos por llevar adelante el modelo; las
determinaciones histdricas precitadas.

“Conducciéon”, en tanto su desenvolvimiento estd autodeterminado y autogestiona las
instancias necesarias para sostenerse.

Por lo general los proyectos de asesoramiento y desarrollo dirigidos a las poblaciones
indigenas, apuntan, muchas veces sin saberlo, a la modificacion de este componente, cuyo

41 : . sz .
Como determinaciones histdricas precoloniales.



cardcter particular genera sus propias transformaciones. Lo hacen a partir de una
comprension externa de lo que “quiere ser” la sociedad indigena. Las organizaciones de
ayuda para el desarrollo componen su tarea desde un modelo teleoldgico que define de una
determinada manera lo que es una sociedad desarrollada, en donde se dan determinado
tipo de relaciones dignas. Esto estd definiendo las intencionalidades de estas
organizaciones; que no ven la necesidad de cuestionarse conceptos tan elementales como

P I3

“desarrollo”, “dignidad”, “justicia”, “poder”, “lealtad”, etc.*?,

En segundo lugar, cuando nos referimos a los componentes aleatorios, de alguna manera
exdgenos, que alteran ese fundamento, estamos hablando de las variables y tendencias
politicas, econdémicas, tecnoldgicas, culturales, flujos de informacion, etc., del entorno
local, regional, nacional e internacional. Algunas de ellas impactan directamente y se ve
con claridad su origen; otras son lejanas, impredecibles o de imperceptible fuente. No
todas alteran de la misma manera a todos, por ello se tornan en aleatorias; y la miltiple
peculiaridad de las alteraciones hace de las dindmicas de cambio, un fenémeno de alta
complejidad, pero no por ello ahistérico o imposible de ser analizado.

Frente a la realidad insoslayable de estos impactos, uno podria preguntarse sinceramente si
aln existe un “modelo teleoldgico indigena” ajeno al regional, al nacional o a un modelo
globalizado en construccion. Sin lugar a dudas, como venimos sugiriendo, los pueblos
indigenas no son actores pasivos ni unicos en la construccién del modelo. De hecho,
hemos hablado del “disefio y construccién” del mismo, lo cual implica que no podemos
decir que se trata de un todo acabado o una esencia suprema que se va descubriendo. La
definicion de este modelo es necesariamente territorial, y actualmente estd
“transregionalizada” y “transocializada”. Es decir, no se disefia desde una pre-percepcion
pristina; sino desde una dialéctica social e histérica. Menos pristina ain serd la
construccién y la conduccién del arquetipo.

En esta dialéctica, hay un desdibujamiento de lo propio, de lo que pudieron haber sido
alguna vez “las tradiciones”, que se confronta contradictoriamente con la complejizacién
econdmica y social de los pueblos indigenas.

(,Qué tipo de insercion permitird tomar las riendas de las decisiones propias, de la identidad
cultural, de la cohesién social, de la integridad ambiental? ;Qué tipo de indicadores
existen para dar cuenta de que se han hecho logros en estos campos, que hacen a la
autodeterminacién y a la autogestion? ;Cudl es el camino del asesoramiento frente a la
disyuntiva entre optar por la integracién subordinada a la economia mundo (y a la
identidad globalizada) o por la ilusion férrea de una autonomia a costa de la exclusion, el
atraso y la marginalidad?

Para buscar respuestas a esto vale pensar brevemente sobre un ejemplo conocido y ya
lejano43 , el de Misioén Chaquena en su apogeo desarrollista**.

42 e, . . . o g

Por lo general hay una posicién ingenua con respecto a la influencia que la modernidad y el capitalismo
tienen sobre las definiciones conceptuales de las organizaciones solidarias, tanto locales como
internacionales.

> De modo tal que no afecte a ninguno de los lectores de este trabajo.

* Me refiero al proyecto San Miguel Sociedad Anénima.



El proceso enddégeno depende del capital fisico (que incluye el territorio), del capital
humano (que incluye las dimensiones politicas, econdmicas, sociales, culturales) y de un
programa técnico. Del reconocimiento del modelo o arquetipo propio, respecto a cada uno
de estos elementos, pueden elaborarse participativamente indicadores de crecimiento o
capacidad de autodeterminacion.

Los tres elementos existieron sobradamente en el proyecto de San Miguel S.A., empresa
mixta (indigena y misioneros / técnicos) que canalizé el control y gestion del desarrollo
econdomico y social de Misién Chaquefia y Carboncito entre 1978 y 1981. Habia un
sistema econdémico claramente definido desde un sistema cultural; habia un programa
técnico que resultaba de un sistema cientifico y tecnoldgico de avanzada para responder a
las necesidades “obvias” de hambre y marginalidad; habia una participacién formal y
explicita de los actores sociales que parecia que definia el componente teleoldgico del
arquetipo social. Sin embargo, ninguno de estos componentes pertenecia a las relaciones
territoriales, en tanto estaban determinados por factores exdgenos:

1. El sistema cultural que definia al sistema econdémico, era emergente del modelo
occidental, e imponia un sistema de mercado y acumulacién, ajeno al arquetipo de
los wichi;

2. el programa técnico, resultaba de un sistema cientifico y tecnoldgico pensado en
funcién de la produccidn capitalista y la acumulacién de bienes y capitales; que
apuntaba a resolver lo econdémico como problema “obvio”, sin atender a las
tensiones politicas producidas por la dominacién y a la determinacién histérica, que
devenian en discriminacién, exclusion y, a consecuencia, hambre y enfermedad;

3. la participacién de los actores respondié a un modelo de subordinacién al “patrén”
(dueiio, lewuk) en la bisqueda de soluciones a las crisis econdmicas, sociales y
territoriales que se vivian; mientras que era entendida, por el equipo técnico, como
“manifestacion de procesos autogestionados”.

El “fracaso” del proyecto no devino de fallas internas a su disefio, sino de su absoluta
inadecuacion a la construccién histérico social de los componentes mencionados. La falla
estaba, bdsicamente, en ser “ajeno” al pueblo wichi, pues no se correspondia con su
arquetipo social ni con su experiencia histérica frente a la sociedad colonizadora y al
capitalismo.

Dimensionando los espacios de los indicadores

Para la construccion participativa de conocimientos sobre este tema, habrd que detenerse
en la reflexién colectiva® acerca de seis dimensiones que veo que hacen al andlisis del
proceso de desarrollo endégeno y de la articulaciéon dindmica de los dos componentes
precitados. Las mismas me parecen claves en la construccidon colectiva de significados
para la elaboracién de indicadores, y su seleccién resulta de una experiencia compartida
con varios grupos indigenas de los pueblos toba de Sombrero Negro y wichi. Estas son:

1. Una dimensién politica; que se manifiesta en la capacidad de los actores sociales
de negociar y determinar las decisiones relevantes para el desarrollo del territorio,

45 .. . ves e . , .
Con este adjetivo pretendo superar lingiiisticamente la dicotomia presente siempre entre “contrapartes” y
“beneficiarios”.



atendiendo a la resolucién de las contradicciones emergentes de la conquista y la
enajenacion de los medios y modos de produccién46.

2. Una dimension econémica, que serd la capacidad de apropiarse del excedente’’ y
de las inversiones en el territorio, asi como de la regulacién de la apropiacion de
productos48 por parte de otros actores territoriales, que definirdn, como instancia
material, aspectos vinculados a la autogestion del territorio.*

3. Una dimensién cientifico-tecnolégica, que se manifestard en la capacidad de
generar las propias innovaciones para afrontar los procesos de autodeterminacion,
en una dindmica dialéctica con los componentes exdgenos. En esto entendemos por
“cientifico” todo conocimiento y comprensioén del mundo que dé respuestas para la
resolucién de las necesidades de la poblacién. Es decir, que organice la realidad de
modo tal que esta no sea una traba para el crecimiento social y humano®’.

4. Una dimension cultural, que se manifiesta en la existencia de una identidad propia
y de mecanismos, cddigos y pautas de transmision de los valores y normas de
conducta definidas territorialmente. Esta identidad, mecanismos, pautas, normas y
codigos poseen raices tradicionales que peculiarizan la vida de los pueblos
indigenas frente a otros grupos humanos. En muchas oportunidades estas
tradiciones se hallan en contradiccidon con las modernas definiciones identitarias
apropiadas, impuestas o determinadas por los procesos histéricos, lo cual hace de la
dimension cultural un ambito complejo de resolucion dialéctica, pero no por ello

menos peculiar y distinguible de otros grupos”.

* Se podra, por ejemplo, indicar el grado de defensa que se hace del territorio, frente a invasiones ganaderas,
proyectos del gobierno, robo de madera. También se pueden analizar las estructuras de control que se hayan
desarrollado y las acciones que las mismas ejercen para hacer efectivo dicho control. Otro aspecto serd la
capacidad de manejo o intervencién en las estructuras politicas del Estado, en los niveles municipales y
departamentales, en funcién a la construccién de espacios institucionales. Las negociaciones referidas a las
vias y medios de comunicacién no estdn exentas de ser analizadas desde esta dimension.

47
Como plus valor.

48 . i
En caracter de extraccion.

* En esta dimensién se podré evaluar la capacidad de control sobre los recursos naturales y administracién
de los bienes de la naturaleza como recreacion de los sistemas productivos propios, la recuperacién de los
medios y de los modos de produccién y control social de la produccién en funcién a la disponibilidad
territorial; control de productores ajenos a las comunidades integradas en un territorio y apropiacién de
indemnizaciones por limitacién en el uso de los recursos y bienes territoriales; negociacién con las empresas
de explotacién del subsuelo, por servidumbres de paso y uso del terreno e indemnizaciones por pérdida de
bienes naturales debido al ruido o movimiento.

%% Esta dimensiGn estd netamente vinculada con los procesos de construccién de conocimientos validos para
el manejo del territorio, en funcién del mejoramiento de la calidad de vida de los pobladores y la
sustentabilidad ambiental. Los conocimientos del pasado en muchos casos atn son sustentables y estdn en
utilidad, lo cual es una realidad a indicar; sin embargo las necesidades actuales requieren de nuevos
conocimientos, particularmente en los casos en que no es posible disponer de territorios suficientemente
extensos como para resolver la problemadtica alimenticia y simbdlica de la poblacién. La produccién de
tecnologias adecuadas a estas nuevas situaciones se ajustard a estos procesos constructivos y las
“mediciones” deberdn atender a la adecuacién de los mismos para resolver los problemas existentes. Habrd
que incluir en el andlisis, el desarrollo de tecnologias materiales y organizativas.

>! Esta dimensién deber4 atender a lo apropiado de las tradiciones y de los cambios habidos, en funcién a las
nuevas relaciones que se establecen dindimicamente con el resto de las sociedades y con el mejoramiento de
la calidad de vida. Deberdn incluirse los procesos educativos, sus metodologias, instrumentos,
sistematizaciones; también las formas de categorizar el mundo y de relacionarse simbdlicamente y
fisicamente con la enfermedad en funcién del logro de una vida sana. El lugar del idioma y su desarrollo en
funcion de las nuevas categorizaciones necesarias frente a las sociedades externas, no puede dejarse de lado



5. Una dimension ecologica, que estd constituida por la dotacién de recursos naturales
y servicios ambientales definidos territorialmente™.

6. Una dimensién ambiental que se manifiesta en los modos de relacionamiento y
apropiaciéon que hace la sociedad indigena de los recursos naturales y servicios
ambientales referidos arriba>.

en la definicion de indicadores. No es ajena a esta dimension la pertinencia de las transformaciones
religiosas en el logro de un mejoramiento de la vida. Basicamente, tendrd que definirse primero cudles son
los criterios para decir qué es una mejoria en la calidad de vida.

32 Este caso es particularmente importante para las poblaciones que detentan propiedad de tierras aptas y
extensas para mantener una relaciéon econdmica territorialmente definida. Deben evaluarse no sélo la
presencia de esos recursos y bienes de la naturaleza, sino también su estado y volumen, en funcién al
territorio y a la poblaciéon que se vincula con ellos. Para las poblaciones que se hallan en desventaja
territorial, la evaluacién de estos indicadores serd clave para afirmar sus reclamos.

>3 En esta dimension se apunta a evaluar la capacidad que la sociedad tiene en sus relacionamientos con el
medio; las tecnologias de manejo ambiental, los conocimientos, las formas de organizarse respecto al medio.
Son evaluables la pertinencia de los servicios ambientales (construidos y naturales) y la capacidad de la
sociedad de valerse de ellos en la potenciaciéon de sus relaciones y mejoramiento de su calidad de vida.
Tratamiento de los residuos, de los muertos, capacidad de uso del agua, tratamiento de las aguas para bebida,
manejo de pastizales, bosques zonas de caceria, zonas de pesca, manejo de la lefia, manejo ganadero,
aprovechamiento del territorio mediante sistemas de sentamiento alternativos; son sélo algunos d elos temas
que deberdn incorporarse al andlisis.



